

اشرف الجرائد میں شامل تمام مضامین کی تمام جزئیات سے مدیر کا اتفاق ضروری نہیں



| ۵   | مولانا محد عبدالقاد رفريدقاسمي       | مال واولاد پرفخر ومبابات                  | درسِ قرآن           |
|-----|--------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------|
| 4   | مفتى محمداحمدعلى قاسمى               | صلہ ٔ دحمی کے دنیوی برکات وثمرات          | در س حديث           |
| ٩   | مدير                                 | ابل سنت والجماعت اورفرق بإطله             | پي <b>ش</b> گفتار   |
| ٢١  | مولاناسيدخواجه نصيرالدين قاسمى       | میرا أسوه تمهارے لئے کافی نہیں!           | گوشهٔ سیرت          |
| ٢٢  | مولانامفتى رفيع الدين حنيف قاسمي     | اسلام کی با کمال خواتین                   | <u>گوشهٔ خواتین</u> |
| ٢٥  | مولانا محدعبدالرشيط لحهتمانى قاسمى   | حضرت خباب بن الارت څ                      | تذكادِصحابةً        |
| ۳١  | مولانامفتى محمدا براهيم قاسمى بحسامى | ضیاعِ وقت کاایک بڑاسبب موبائل فون اور۔۔۔۔ | اصلاحى مضامين       |
| ٣٣  | مولانامفق محدسلمان قاسمی محبوب بخر ی | ہم کواسلاف سے کیانسبتِ روحانی ہے!         | н                   |
| ے۳  | مفتى محدنو يدسيف حسامى               | جمهوريت؛ پس منظروپيش منظر                 | خصوصى مضمون         |
| • ۳ | مولانامفتى احمد عبيدالله ياسرقاسمى   | ہندوستان کادستوراور پامال ہوتی جمہوریت    | "                   |
| ۴۵  | حضرت مولانامفتى ارشدصاحب مدخله       | اکابری چندزریں نصائح                      | افاداتِ اكابر       |
| ۲۷  | انتخاب                               | مدارك إسلاميه عربيه كحى اتهميت            | н                   |
| ۴۸  | مولانامفتى محمد عبيب الرحمن قاسمى    | فضائل اخلاق واخلاص (مرتبها بن غوری)       | مطالعہ کی میز پر    |
| ٩٦  | مولانامفتى محمدنديم الدين قاسمي      | آپ کے شرعی مسائل                          | فقهوفتاوى           |

اشرف الجرائد کی توسیع واشاعت میں حصہ لے کراشاعت دین کا ثواب حاصل فرمائیں ۔ادارہ





از:مولا نامحمه عبدالقادر فريد قاسمي\*

ٱعُوْذُبِاللَّهِمِنَ الشَّيُظنِ الرَّجِيْمِ بِسَمِ اللَّهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ ٱلۡهٮكُمُ التَّكَاثُرُ لَّ حَتَّى زُرۡتُمُ الۡمَقَابِرَ ثَ كَلَّا سَوۡفَ تَعۡلَمُوۡنَ ثَ ثُمَّ كَلَّا سَوۡفَ تَعۡلَمُوۡنَ شُ كَلَّالَوۡ تَعۡلَمُوۡنَ عِلۡمَ الۡيَقِيۡنِ ۞لَتَرَوُنَّ الۡجَحِيۡمَ ۞ ثُمَّ لَتَرَوُنَّهَا عَيۡنَ الۡيَقِيۡنِ ۞ ثُمَّ لَتُسۡئُلُنَّ يَوۡمَبٍنِ عَنِ النَّعِيْمِ ۞ (سرةالنَكَرْ)

ترجمہ: ایک دوسرے سے بڑھ چڑھ کر (یعنی دنیا کاعیش) حاصل کرنے کی ہوں نے تمہیں غفلت میں ڈال رکھا ہے، یہاں تک کہ تم قبر ستانوں میں پہو پنج جاتے ہو، ہرگز ایسانہیں چاہیئے، تمہیں عنقریب سب پیہ چل جائے گا، پھر (سن لوکہ) ہرگز ایسانہیں چاہیئے، تمہیں عنقریب سب پیہ چل جائے گا، ہرگز نہیں اگرتم یقینی علم کے ساتھ یہ بات جانے ہوتے (توایسا نہ کرتے) یقین جانو کہتم دوزخ کو ضرور دیکھو گے، پھریقین جانو کہتم اُسے بالکل یقین کے ساتھ دیکھلو گے، پھرتم سے اُس دن نعتوں کے بارے میں پوچھاجائے گا (کہ اُن کا کیا تن اداکیا)۔ توضیح: سورہ مذکورہ کی ابتدائی آیات میں اس عام حقیقت کا بیان ہے کہ دنیوی جاہ ومال، ساز وسامان،

قوت وشوکت پر فخر وناز اوران کی محبت وطلب، آخرت فراموش انسان کے قلب پر عفلت کے پرد نے ڈالے رکھتی ہے، اوراس میں خوف خداو خشیت الہی پیدا ہی نہیں ہونے دیتی، یہاں تک کہ موت کا وقت آ جاتا ہے، اور انسان قبر میں پنچ جاتا ہے۔ سر گشتگان دنیا کا روز اول سے یہی طریق رہا کہ زیادہ سے زیادہ مال جمع کرنے کے لیے سعی وکوشش کرتے ہیں، اور جس کے پاس زیادہ مال ہوجائے وہ اس پر فخر کرتا ہے، پھر دوسر اُخص اس کے مقابلے میں اپنے مال کی کثرت بیان کرتا ہے، اور اگر بیان نہ کر تو ذہنی مقابلہ تو رہتا ہی ہے، جس کو سور ق الحد ید میں یوں بیان فر مایا گیا زاغ کہ نوا آخت الکہ نیتا کی جو تک فو قوت زیر تھ تی مقابلہ تو رہتا ہی ہے، جس کو سور ق فی الْاَمُوَالِ وَ الْاَوْ لَادِ حَرَّ مَا لَکُ کَہُوْ ا اَلْمَا الْحَدَیو تُوْ اللَّ نُیتَا کَ حِکْ ہِ مَا کَ ک

5

بتانا کا۔ مال کی طلب ادر کثرت مال کی مقابلہ بازی لوگوں کو اللہ کی رضا کے کاموں کی طرف سے ادرموت کے بعد کی زندگی کے لیے فکر مند ہونے سے غافل رکھتی ہے، اسی طرح دنیا گزارتے ہوئے مرکز قبروں میں پہنچ جاتے ہیں۔ جب وہاں کے حالات سے دو چار ہوتے ہیں تو یہ چھوڑا ہوا مال کچھ بھی فائدہ مند نہیں ہوتا۔ تفسیر معالم النز بل میں اس موقع پر عرب کی مقابلہ بازی کا ایک قصہ بھی لکھا ہے ؛ اور وہ یہ کہ بنوعبد مناف بن قصی اور بنوسہم بن عمرو میں وہی دنیا داری والا تفاخر جلتا رہتا تھا۔ ایک دن آپس میں اپنے افراد کی تعداد میں مقابلہ ہوا، دیکھو کن کے سر داروں اور اشراف کی تعداد زیادہ ہے، ہر فریق نے اپنی اپنی کثرت کا دعو کی کیا جب شار کیا تو بنوعبد مناف تعداد میں زیادہ کی بنوسہم نے کہا کہ ہمارے مردوں کو بھی تو شار کرووہ بھی ہی سے مقابلہ ہوا، دیکھو کن کے سر داروں اور اشراف کی تعداد زیادہ ہے، ہر فریق نے اپنی اپنی کثرت کا دعو کی کیا جب متارکیا تو بنوعبد مناف تعداد میں زیادہ لی دن آلہ کہ ہمارے مردوں کو بھی تو شار کرووہ بھی ہم ہی میں سے

تفسیرا بن کثیر میں بھی ای طرح مقابلہ بازی کے بعض قصے ذکر کیے ہیں۔ سبب نزول کے بارے میں جو با تیں نقل کی گئی ہیں، کوئی بھی حدیث مرفوع سے ثابت نہیں، اور نہ کسی صحابی کی طرف ان واقعات کے تذکرہ کو منسوب کیا گیا ہے، نیز آیت شریفہ کی تفسیر اور توضیح ان واقعات کے جانے پر موقوف بھی نہیں ہے۔ آیت شریفہ کا جومٰہ ہوم ذہن میں متبادر ہوتا ہے وہ یہی ہے کہ تم تفاخر و تکاثر میں ایسے لگے کہ قبروں میں پہنچ گئے۔ اس کے بعد تین مرتبہ لفظ کلاً لاکر متنبہ فر مایا، بیلفظ جھڑ کنے، ڈانٹٹے اور تنبیہ کرنے کے لیے استعمال ہوتا ہے، جس کا ترجمہ « ہرگز نہیں » یعنی یہ بات نہیں ہے کہ مالوں کا جع کر نا اور ان کی کثرت پر مقابلہ کرنا تمہارے لیے مفید ہوگا۔ عنقریب تم لوگ جان لو گے۔ پھر جانے کہ بھی نین درجات ہیں، علم الیقین ، عین الیقین اور جن الیقین ۔ علامہ ابن القیم رحمہ اللہ لکھتے ہیں :علم الیقین ، عین الیقین اور جن الیقین میں فرق اس طرح ہے ، مثلاً کو کی

آپ سے کہے کہ اس کے پاس شہد ہے آپ کواس کی صدافت میں کوئی شک وشینہیں ہے، بیعلم کا پہلا مرحلہ ہے، جب آپ نے اپنی آنکھوں سے شہد دیکھ لیا تو آپ کا یقین پختہ ہو گیا، بید دوسرا مرحلہ ہے، پھر آپ نے اسے چکھ بھی لیا تو اب یقین میں مزید اضافہ ہو گیا، بیعلم کا آخری مرحلہ ہے۔ ان میں پہلاعلم الیقین ہے، دوسرا عین الیقین ہے اور تیسراحق الیقین ہے۔ آیت شریفہ کے اخیر میں کہا گیا کہ اس دن اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا کر دہ ایک ایک نعمت کے بارے میں تم سے جو اب طبلی ہوگی کہ دنیا میں تم نے اس کی کون کون ہی تعہ تو ل سے استفادہ کیا اور ان کے حقوق کہاں تک ادا کیے۔ اللہ پاک ہمیں آخرت کے استحضار اور نعمتوں پر شکر گذار کی وجو اب دہی کے احساس کے ساتھ زندگی گذارنے کی تو فیق عطافر مائے۔ آمین





صلہ ُ رحمی کے دنیوی برکات وثمرات

از: مولا نامفتي محمد احمد على قاسمي\* عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنَّكُ فَالَ قَالَ رَسُوْلُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ و صِلَةَ الزَّحِم مَحَبَّةً فِي الأَهْلِ مَثُر اقْفِي الْمَالِ مَنْسَاةٌ فِي الأَثُرِ (ترزي:١٩٧٩) **ترجمہ:** حضرت ابو ہریرہ <sup>ٹ</sup>ر کہتے ہیں کہ رسول کریم <sup>ملان</sup>اتا پیٹم نے فرمایا: تم اپنے نسبوں میں سے اس قدر *سیکھو* کہ جس کے ذریعہتم اپنے رشتہ داروں کے ساتھ ٹُسنِ سلوک کر سکو؛ کیوں کہ رشتہ داروں کے ساتھ ٹُسنِ سلوک کرنا خاندان والوں میں باہمی محبت دموانست ، مال میں کثریت و برکت اور دراز کی عمر کا سبب ہے۔ تشريح: خدائی نظام اورمشیتِ الہی کے مطابق جب بھی دنیا میں کوئی شخص وجود پذیر ہوتا ہے تو وہ اُسی وفت ماں باپ کی جہت سے ایک خاندانی نظام کے بندھن میں بند ھ جاتا ہے، جو قر آن کی آیت ِشریفہ کی رو سے" نسب " کہلاتا ہے،اور جب جوان ہوکر از دواجی زندگی میں قدم رکھتا ہےتو شریکِ حیات کی جہت سے ایک دوسرے خاندانی نظام سے منسلک ہوجا تاہے، جو آیت ِشریفہ کے مطابق "صبھر "کہلاتا ہے، اسلام کی بنیادی اور اساسی تعلیمات واحکامات میں بیدایک نہایت تا کیدی حکم ہے کہ ان سب کے ساتھ حسنِ سلوک کیا جائے ؛اسی کا نام"صلہ رحی" ہے،قر آن مقدس کی کئی آیتوں اوراحادیث ِشریفہ کی بے شارنصوص میں "صلبۂ رحی" کی اہمیت کواجا گرکیا گیاہے، جوکسی بھی مسلمان کے لئے لا زمی اور واجبی حکم ہے،اور" قطع رحی" سے جابہ جامنع کیا گیاہے، جوازروئے شریعت حرام اور ناجائز ہے۔

حضرت ابو ہریر <sup>8</sup> کی ایک حدیث میں ہے کہ رسول اللّہ <sup>مل</sup>لیّ الیّ الیّ من مایا کہ: تین صفات ایسی ہیں کہ وہ جس څخص میں بھی ہوں اللّہ تعالیٰ اُس سے آسان حساب لے گااوراُ سے اپنی رحمت سے جنت میں داخلہ فر مائے گا اُن تین صفات میں ایک بیہ بیان فر مایا: جو تجھ سے رشتہ داری اورتعلق تو ڑےتو اس سے جوڑے۔

7

<sup>\*</sup> استاذِ حديث وفقهاداره بذا

اس کے برخلاف رشتہ ناطة وڑد ینا اور رشتہ داری کا پاس ولحاظ نہ رکھنا اللہ تعالیٰ کے نز دیک س درجہ مبغوض وکر وہ ہے اس کا اندازہ ایک دوسری حدیث سے لگایا جا سکتا ہے ؟ جس میں نبی کریم سلین تیلید بر نے فرمایا : میدانِ محشر میں رحم (یعنی رشتہ داری) عرشِ الہی کپڑ کریہ کہے گا : جس نے جمیحہ دنیا میں جوڑ بے رکھا آج اللہ تعالیٰ بھی اُسے جوڑ بے گا (یعنی اُس کے ساتھ انعام واحسان اور رحمت کا معاملہ ہوگا ) اور جس نے دنیا میں جمحے کا ٹا، آج اللہ تعالیٰ بھی اُسے کا ٹ کررکھ دے گا (یعنی وہ عذاب الہی کا شکار ہوگا )۔ صلہ کرحی کا مطلب رشتہ داروں کے ساتھ ابتھ تعلقات قائم رکھنا، دکھ در داور خوشی نمنی میں ایک دوسر بے کر شانہ بہ شانہ چانا، آپس میں ساتھ ان کھی کر رکھنا، با ہمی انفاق واتحاد کو بر قرار رکھنا ۔ حسب ضر ورت حتی المقد ور مالی تعاون کرنا، اور محبت و ہمر دی اخوت و

ان تمام تقاضوں پر عمل آوری اُسی وقت ممکن ہے جب انسان کواپنے نسب کاعلم بھی ہو؛اس لئے حدیث مذکور میں رسول اللہ سلان الیر نے سب سے پہلے یہی تھم دیا کہ تم اپنے نسب کاعلم حاصل کرو، یعنی تمہیں اپنے رشتہ داروں اور قرابت داروں کا تعارف وعلم ہونا چاہئے ، تب ہی تم صلہ رحمی کے لازمی تھم کو پورا کر پاؤگے؛ پھر آگے نبی پاک سلان ایر نے صلہ رحمی کے تین دنیوی برکات وشرات شار فرمائے ہیں؛ کہ صلہ رحمی خاندان میں محبتوں اور چاہتوں کے حصول کا سبب ہے، مال ودولت میں وسعت و برکت کا ذریعہ ہے، نیز زندگی میں برکت اور درازی عمر کا وسیلہ ہے، دنیا میں ہرانسان انہی تین چیز وں کا طالب ہوتا ہے۔

نیز بیہ بات بھی ذہن میں رہنی چاہیئے کہ'صلہ کرحی' مکافاتِ عمل کا نام نہیں ہے کہ کوئی ہمارے حسنِ سلوک کرتا ہے تو ہم بھی اُس کے ساتھ محسنِ سلوک کریں ؛ یہ تو بدلہ اور جزاء ہے ، اصل' صلہ رحی'' تو بیہ ہے کہ اگر کوئی قطع رحی کر بے تو اُس کے ساتھ بھی حسنِ سلوک کرے ؛ دوسری حدیث ِشریفہ اس کی تصدیق ہے۔ اس لئے اگر ہم صلہ رحی کو خدائی فریف ہی تھی کر خلوصِ دل کے ساتھ اُس کے تقاضوں کو رُ و بیعمل لاتے ہیں تو آخرت کے انعامات واحسانات کے ساتھ ساتھ دنیا کے ان برکات و ثمرات کو بھی حاصل کر سکتے ہیں۔ اللّہ پاک ہمیں نبی پاک سلیٹ تی تی کہا تھ جس بہا تھی جس کی تو نہ کی تو فیق نصیب فرما کے آمین۔

پ**ييش** ڪُفار

اہل سنت والجماعت اورفرق باطلیہ

از:مدير

نحمدہ و نصلی و نسلہ علی رسولہ الکریم، امابعد! فِوَقْ فِزُقَةْ کی جمع ہےجس کے معنیٰ گروہِ انسانی کے ہیں، اسلامی اصطلاح میں حق اور باطل کی نسبت کے ساتھ اسلامی مکا تب فکر کے لئے استعال ہوتا ہے۔علامہ مناوکؓ فرماتے ہیں: افتر اق اجتماع کی ضد ہے اور فرقہ لوگوں کے ایک گروہ کو کہا جاتا ہے۔(فیض القدیر:۲/ ۱۳)

بسم الثدالرحمن الرحيم

فرقوں کی اصل حدیث ِ افتراق ہے جس کی تخریح تقریباً پندرہ صحابہ کرام ؓ سے سُنن اور دیگر کتب کے مصنفین نے اپنی اپنی کتب میں کی ہے۔ان میں سے دوحدیثیں درج ذیل ہیں:

بلى روايت عن ابى هريرة عَنْنَا قال والرسول الله وَ الله و الله وَ الله و والم الله و الله و اله و اله و اله و اله و اله و الله و اللهه و

رسول الله سالي الله في فرمايا: يهودا كهتريا بهتر فرقول ميں بٹ گئے تھے،عيسا ئيوں كابھى يہى حال ہوا، ميرى امت بھى تہتر فرقوں ميں بٹ جائے گى۔

وورى روايت: عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍ و، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ عَلَى أُمَّتِي مَا أَتَى عَلَى أُمَّتِي مَا أَتَى عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَمُ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ مَالَةُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ لَاللهُ اللهُ لاللهُ اللهُ ا الهُ مَالِ لهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ لاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ لُللهُ اللهُ كُلُّهُمْ فِي النَّارِ إِلاَّ مِلَّةً وَاحِدَةً، قَالُوا: وَمَنْ هِيَ يَارَسُولَ اللهِ ؟قَالَ: مَاأَنَا عَلَيُهِ وَأَصْحَابِي. ميرى امت پر ايبادورآن والا ب كهوه بني اسرائيل كى ہراداكود ہرائيگى ...... اور بيكه بني اسرائيل بهتر فرقوں ميں بٹ گئے تھے، ميرى امت بھى تہتر فرقوں ميں بٹ جائےگى، ان ميں سے سوائے ايک كے سب كے سب جنہم ميں جائيں گے، صحابہؓ نے پوچھا وہ ايک فرقہ كون سا ہوگا ؟ فرمايا ''جس طريق پر ميں اور مير بے اصحاب ؓ ہيں'' (تر ذى: ۲۱/۳) ايک اور روايت ميں بچائے ماانا عليه و اصحابى كے ھى الحماعة مروى ہے۔

بیدونوں روایتیں ترمذی شریف میں موجود ہیں، پہلی روایت پر انہوں نے''صحیح'' کاحکم لگایا ہے اور دوسری روایت پر''غریب'' کا، تاہم دیگر علاء نے اس کی بھی تحسین کی ہے پھر شواہد وتوابع کی وجہ سے تو یہ بھی قابل اعتماد واحتجاج ہبر حال ہوہی گئی ہے۔

مذکورہ بالا دونوں روایتوں میں اوراس سلسلہ کی دیگر روایات اوران کی معتبر شروحات میں غور کرنے سے افتر اق امت کی پیش قیاسی سے متعلق درج ذیل با تیں سامنے آتی ہیں۔

**پہلی بات سے ہے کہ**: پیچیلی امتوں بالخصوص یہود دنصاریٰ میں فہم دین کے سلسلہ میں اختلاف ہو گیا تھا اور وہ ایک امت ہونے کے باوجو دعلی الترتیب اکہتر اور بہتر فرقوں میں بٹ گئے تھے۔اور یہ کہ گذشتہ امتوں کی طرح امت ثمہ سے سلی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام \_\_\_\_ بھی ان کے نقشِ قدم پر چلتے ہوئے فکری اختلافات ک شکار ہوگی بل کہ ایک قدم آگ بڑھ کرتہتر فرقوں میں تقسیم ہوجائے گی۔

چنانچہ آپ سلیٹی آیپڑم کے وصال کے تھوڑ ہے ہی وقفے کے بعد یہ تہتر فرقے وجود میں آ گئے ، خلافت راشدہ کے اختتا می مراحل ہی سے فرقِ باطلبہ کا آغاز ہو گیا تھا۔اما ما بن تیمیہ " فرماتے ہیں:

'' بدعتیں اسلام میں کیے بعد دیگر ے آہستہ آہستہ پیدا ہوتی رہیں، جیسے خلفاءرا شدین کے آخری زمانے میں روافض وخوارج پیدا ہوئے ،صحابہ ؓ کے آخری دنوں میں مرجئہ اور قدر بید کا ظہور ہوا، اسی طرح تابعین کے آخری دور میں جہمیہ اور معطلہ وجو دمیں آئے''۔(القضاءوالقدرص: ۲۸۲)

غالباًاس میں بیتکوینی مصلحت بھی تھی کہ فرق باطلہ سے نمٹنے کی عملی شکل اورمسنون طریق خیر القرون ہی میں امت کو معلوم ہوجائے ،اور بیا ہم کا م ظاہر ہے کہ نبی کریم صلاح لائی آیہ ہم کے بعد خلفا ءرا شدین اورا جماع صحابۃً

ا یہ تفصیل کے لئے علامہ بدرعالم میرکٹی " کی معروف تحاب" ترجمان النۂ' (۲۱/۱ تا۲۸) اور شیخ ناصر الدین البانی کی''سلسلة الصحیحة '' (۲۰۴۲/۱) کی مراجعت کی جاسکتی ہے۔ ماہنامہ لیکو لیے ہی سے ممکن تھا۔ پھر دوسری صدی میں ان چند اصولی فرقوں کی کو کھ سے کیے بعد دیگر ے فرق پیدا کے ذریعہ ہی سے ممکن تھا۔ پھر دوسری صدی میں ان چند اصولی فرقوں کی کو کھ سے کیے بعد دیگر ے فرق پیدا ہوتے چلے گئے جو بالآخر بہتر کے عدد تک پیچ گئے۔ علامہ عبد الرؤدف مناوی فرماتے ہیں: ''فرقہائے باطلہ کے اصول چھ فرقے ہیں: روافض، خوارج، قدر سیہ، جہمیہ، مرجعہ اور جبر سیہ، ان میں سے ہرایک کے بارہ فرقے ہیں، اس طرح کل بہتر فرقہ ہوجاتے ہیں''۔ (فیض القد یر: ۲۰۱۳) ملاعلی قاری رحمہ اللہ نے المواقف کے حوالہ سے چھ کے بجائے آٹھ اصول قرار دیے ہیں، معتز لہ، شدیعہ، خوارج، مرجد، نجار سیہ، جبر سی، اور مشہبہ ۔ پھر معتز لہ کے بیں، شیعہ کے بائیں، خوارج کے بیں، مرجمہ اور پھر نے پائچ، نظر دیم نے تین اور جبر سی دور مشہبہ ہے ایک ایک جملہ بہتر فرق بتلائے ہیں۔ (مرقار ادیتے ہیں، مرجمہ کے پائچ، نے بہتر کی اصل چارہی بتلائی ہے۔ خوارج، روافض، قدر سی اور منا تے ہیں، مرجمہ کے بائچ، معتر لہ، شدیعہ، فور کیا جائے تو اصول دور دی کی تعلیہ بہتر فرق بتلائے ہیں۔ (مرقار ادیتے ہیں، مرجمہ کے پائچ، سیعہ، نے بہتر کی اصل چارہی بتلائی ہے۔ خوارج، روافن محوال میں بی کر کی صلاحات کے معلی کی معتر کہ کے بائچ مرک کے ایک کے بار کر ہوں میں محملہ ہے کہ ہو معتر ہے ہیں معتر کے بائے تا کھرا میں بی کر کی صلاحات کے ایک ہیں ہیں سی

کہ آپ سائٹ لائی بڑے اپنے بعدامت کے بٹنے کی جوخبر دی تھی وہ جلد ہی منصبَّۃ ہود پر آئی اور وہی ہواجس کی خبر دی گئی تھی۔

دوسری بات میہ ہے کہ: ان تہتر میں سے بہتر فرقے تواین فکری بے راہ روی اور اعتقادی خرابی کی وجہ سے جہنم میں جائیں گے،الدبتہ صرف ایک فرقہ صلابتِ فکر اور سدادِ راہ کی بدولت جنت میں جائے گا ۔ جیسا ک آپ سل طل پی نے خود ہی ارشاد فرمادیا:''سب کے سب جہنم میں جائیں گے سوائے ایک کے'۔ واضح رہے کہ میہ فرقہ بھی اگر چیفکری گمرا ہی سے محفوظ رہنے کی وجہ سے جہنمیوں میں نہیں ہے مگر ممل کی خرابی وکوتا ہی کی بناء پر میتھی جہنم میں جا سکتا ہے،الدبتہ نوعیت ِعذاب میں فرق ہو گا۔ (تفصیل کے لئے دیکھتے، تحفۃ ال کمیں)



جانے والی ہیں، پھران میں سے جو کا فر ہیں وہ ہمیشہ جہنم میں رہیں گے اور جو محض بدعتی ہیں وہ بھی مستحق جہنم ہیں الا یہ کہ اللہ تعالیٰ انہیں درگذرفر مادے۔( مرقات:۱/۳۸۱)

12

بابتدماه جنوري ستبعب

چ**وشی باتی میہ ہے کہ:** فرقوں کی نیقسیم دین وعقیدہ یعنی اصول اسلام میں اختلاف کی بنیا د پر ہوگی <sup>م</sup>فتہی جزئیات یا فروعی احکام میں اختلاف تفرقہ نہیں کہلا تا اور اس کی وجہ سے کوئی مکتب فکر فرقہ نہیں بنتا ، بلکہ وہ'' الا و احدۃ''ہی میں شامل اور نجات یا فتہ رہتا ہے

حضرت مولا ناخلیل احمد سہارن پوری رحمہ اللہ فر ماتے ہیں:

''اس افتراق سے مرادوہ مذموم افتراق ہے جو دین کے اصولی احکام میں واقع ہو، جہاں تک ائمہ کے فروعی اختلافات ہیں تو وہ ہرگز مذموم نہیں ہیں، بلکہ وہ توحق تعالیٰ کی رحمت ہیں، آپ دیکھتے ہیں کہ فروع دین میں اختلاف رکھنے والے سب گروہ اصولِ دین میں متحد و منفق ہیں، اسی لئے وہ آپس میں ایک دوسر ے کی تکفیر و تصلیل نہیں کرتے، برخلاف اس کے اصولِ دین میں اختلاف کرنے والے آپس میں ایک دوسر ے کو افرقر ار دیتے رہتے ہیں''۔ (بذل المجہود: ١٣/٢)

امام ابومنصور بغدادیؓ نے یہی بات مزید وضاحت کے ساتھ کہی ہے:

"ہرصاحب سبحھ عالم دین جانتا ہے کہ جہنم میں جانے والے فرقِ مذمومہ سے نبی کریم صلّ طلّ لیّ ایّ کَم ماد فقهاء کی جماعتیں نہیں ہیں، جواصولِ دین میں متحد ہونے کے باوجود فقہی وفر وعی احکام میں اختلاف رکھتے ہیں، فرقِ مذمومہ سے آپ صلّ طلّ یہ کی مقصود تو وہ اہلِ ہوا وہوں ہیں جو عدل دتو حید، وعدہ ووعید،اور قدر وجبر جیسے بنیا دی عقائد میں اہل سنت والجماعت سے اختلاف کرتے ہوئے اپنی علا حدہ رائے رکھتے ہیں' ۔

(الفَرق بین الفِرَق عن ١٣) پانچویں بات سیر ہے کہ: صحابۂ کرام ﷺ نے ان بہتر گم راہ فرقوں کی بابت تفصیل معلوم کرنے کے مقابلے میں اس کوتر جیح دی کہ صرف نجات پانے اور جنت میں جانے والے فرقے کے بارے میں معلوم کرلیں کہ وہ کونسا ہے؟ اسی لئے انہوں نے ناجی فرقے کی بابت سوال کیا، ان کے سوال کا جواب دیتے ہوئے آپ سلین الیو تی ہے جو یے فرمایا "ماانا علیہ واصحابی" اس کی وضاحت میں ملاعلی قاری فرماتے ہیں:

'' ما انا علیہ و اصحاب کا مطلب میہ ہے کہ'' وہ لوگ جو میرے بعد میری اور میرے خلفائے راشدین کی سنت پر عامل ہوں گے' اور بیلوگ بے شک وشہ وہی ہیں جن کو اہل السنة والجماعة کہا جا تا ہے ؛اور بعض علماء نے اس جملے کی نقذ پر اس طرح مانی ہے کہ اہل جنت وہ گروہ ہے جوعقیدہ اور قول وعمل میں میرےاور

## 13

میر ب صحابة ت طريق پر ہے۔ (مرقات المفاتي: ۱/ ۳۸۱) ایک دوسری روایت میں اس سوال کا جواب دیتے ہوئے فرقۂ ناجیہ کو' الجماعة'' سے تعبیر فرمایا گیا ہے، اس سے مرادیھی جماعت ِصحابۃٌ ہی ہے۔علامہ عبدالرؤف مناویؓ نے ایک اورنکتہ اس جگہ بیان کیا ہے کہ '' جو جماعتیں صحابہؓ سے اختلاف کرکے اپناعلا حدہ موقف بنالیتی ہیں ان پر اگرغور کیا جائے تو ان کی جڑ کٹی ہوئی نظر آتی ہے،اور فرقہ بنتا ہی ہے صحابۂ کرام ؓ سے علا حدہ ہوجانے کی بنیادیر''۔(فیض القدیر:۲ /۳۱) چ**ھٹی بات ہ**یہ **سے کہ:** اہل سنت والجماعة کی تعیین — کہ یہی فرقہ ماانا علیہ واصحابی یا الجماعة کا مصداق ہے۔ محض ظن وتخمین یا شخصی رائے سے نہیں ہوئی بلکہ امت کے اجماع اور جمہور کے اتفاق سے ہوئی ہے؛ ملاعلی قارئ فرماتے ہیں: '' یہ بات اجماع سے ثابت ہوئی ہےاورجس بات پر علماءاسلام کا اجماع ہوجائے وہ حق ہےاور جواس کے برخلاف ہےوہ باطل ہے۔''(مرقات:۱/۱۸۱) علامه عبدالرؤف مناوئٌ مزيدوضاحت كساتھ تحرير فرماتے ہيں: '' یہ بات دعوائے مخص یاخلن تخنین نہیں ہے، بلکہ اس دین کے ماہرین اور ائمہ حدیث — جنہوں نے نبی کریم مالیٹیائی اوران کے اصحاب ِ کرام کے حالات کوا پسے لوگوں سے لے کرجمع کیا ہے جن کی روایتوں اور کتابوں پر مشرق ومغرب کے علاء نے اعتماد کیا ہے، جیسے خطابی ، بغوی اور نووی (رحمہم اللہ وجزا ہم اللہ ) \_\_\_\_ے منقول ہونے کی بنا پر نیز ان لوگوں کی تحقیق کے بعد جوان کے نقش قدم پر چلنے دالے ہیں یہ طئے ہوا کہ الا واحدة ك مصداق الل السنة والجماعة بمى بي \_ (فيض القدير: ٣١/٣)

س**اتویں بات ہیہ ہے کہ**: اہل سنت والجماعت دہ لوگ کہلاتے ہیں جواصول دین یعنی ذات دصفات ِباری، برزخ ، حشر ونشر ، رویت الہی ، کلام الہی ، رسالت وامامت وغیرہ امور میں کتاب وسنت اور اجماع امت سے انحراف نہیں کرتے ، نقل صحیح پر اعتماد کرتے ہیں اور تاویلات ِ باطلہ وفاسدہ سے اجتناب کرتے ہیں ، ۔ امام ابومنصور بغدادیؓ نے بہت تفصیل سے اس مسئلے کو بیان کیا ہے ، ہم اس کا خلاصہ قل کرتے ہیں :

''جہاں تک تہتر ویں فرقے کی بات ہے تو وہ'' اہل اکسنة والجماعة''ہیں، جن میں وہ فقتهاءو محدثین، قراءو مفسرین اور متکلمین شامل ہیں، جوحق تعالیٰ کی توحیدِ ذات وصفات اس کے عدل وحکمت، اس کے اساء وافعال، نبوت وامامت، امورِ آخرت اور دیگر احکام دین میں متفق ہیں، اگر چے کہ فروعی احکام اور حلال وحرام کی تحقیق میں مختلف ہیں، اور اس فرعی وفقتہی اختلاف کی وجہ سے ایک دوسرے کی تصلیل وتکفیر نہیں کرتے بلکہ ایک دوس کا احترام کرتے ہیں، یہی طبقہ فرقہ کا جیہ ہے، اس طبقہ کوت تعالیٰ کی وحدانیت، ذات وصفات کی قِدَمیت واز لیت، اور بلاتشبیہ و تعطیل امکانِ رویت کے قائل ہونے، پنیز اللہ تعالیٰ کی کتابوں اور اس کے رسولوں اور شریعت اسلامیہ کی تصدیق و تائید کرنے، پر آن کریم کے حلال کو حلال اور حرام مان لینے، پر اسی طرح احادیث صحیحہ سے ثابت امور آخرت مثلاً حشر ونشر، قبر میں فرشتوں کے سوال، اور حوض و میزان وغیرہ کا اقرار کرنے کی برکت نے فروعی اختلافات کے باوجود ایک ہی فرتے میں شامل کردیا ہے۔ پس جو کوئی شخص مذکورہ بالا امور میں اہل السنة والجماعت کے ساتھ ہوا ور اس سلسلے میں خوارج، روافض، قدر یہ وغیرہ خالفین اہل مذکورہ بالا امور میں اہل السنة والجماعت کے ساتھ ہوا ور اس سلسلے میں خوارج، روافض، قدر یہ وغیرہ خالفین اہل منت کے اہواء و بدعات سے اپنے کو دور رکھے اور اس کی موت آئے تو وہ فرقہ ناجیہ میں شامل کر ہوا ہے۔ اس تفصیل کے مطابق جمہور امت اور سواد اعظم جو مالک و شافعی و ابو حذو ای کی دواری و خوری اور داؤد خالھری

اسی سے آپ اندازہ کر سکتے ہیں کہ آج کل اہلِ قر آن واہلِ حدیث وغیرہ پورے وثوق اور شدت کے ساتھ مقلدین پر گمراہی بلکہ گفرو شرک کے تک الزامات لگار ہے ہیں ان کی کیا حقیقت ہے اور اہل سنت پر گمراہ کن الزامات کی وجہ سے وہ خود گمراہی کے کس دلدل میں پھنس رہے ہیں؟۔

دوسری جگہانہوں نے ایک مستقل فصل قائم کر کے وضاحت فرمائی ہے کہ محدثین ،فقہاء ومجتهدین ،قراء ومفسرین نحو دصرف اوراد بعر بی کے ماہرین ،صوفیاء زاہدین ،غُزاۃ ومجاہدین اور متکلمین نیز ان کے ساتھ عوام مخلصین (جواجمالی صحتِ اعتقاد کے ساتھ ان علماء اہل سنت پر کامل اعتماد کئے ہوتے ہیں ) بیآ ٹھ اصناف مسلمین اہل السنة والجماعت میں شامل ہیں ، بشرطیکہ مذکورہ بالا بنیادی عقائد میں وہ کتاب وسنت اور اجماعِ امت سے کہیں منحرف نہ ہوں۔(ایشا:۲۷ تا ۲۷

ایک اور جگه انہوں نے اس شرف پر فخر کیا ہے کہ بفضلہ تعالیٰ ان تمام شعبہا ئے علم میں سوائے اہل السنة والجماعت کے علاء کے سی کی خدمات نظر نہیں آتیں ،علاکے انہیں اصناف ہشت گانہ نے ہرزمانے میں دین اور علم دین کے تحفظ کا فریضہ بحسن وخو بی انجام دیا ہے ،اگر چہان کے درمیان فروعی مسائل میں معمولی اختلافات موجود ہوتے ہیں مگراصول میں سب کے سب منفق اور متحدر ہے ہیں۔(ایضاً)

اس کے باوجود تعجب ہے کہ اس زمانے میں جتنے فرقے وجود میں آتے جارہے ہیں وہ سب امت کے اس سواد اعظم کو گمراہ بتانے کی کوشش میں لگے ہوئے ہیں جن کی حقانیت پر سلف وخلف کے علماء کا اجماع ہو چکا ہے۔ **آتھویں بات ہیہ ہے کہ**: حدیث میں جوامت کے تہتر فرقوں میں بٹ جانے کا تذکرہ ہے تو بیکو کی ضروری نہیں کہ تہتر ہی فرقے ہوں ،اس سے زائدنہیں ،اس لئے کہ فرقہائے اسلامیہ کوا گرہم شار کریں تو وہ کئی سوملیں گے،معلوم ہوا کہ حدیث میں تہتر سے عدد کا حصر مرادنہیں ہے بلکہ کثر ت افتر اق کی نشان دہی کرنا مراد ہے، یا پھریوں کہا جا سکتا ہے کہ اصولی طور پرتوا تے ہی فرقے ہوں گرضمنی وجز دی افتر اق اس سے بھی زیا دہ ہو سکتا ہے، اس سلسلے میں حضرت مولا ناخلیل احمد سہارن پوری رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

جہاں تک بہتر کے عدد کا معاملہ ہے تو وہ کثر ت فِرِق پر محمول کیا جائے گا، اس لئے کہ جب ہم فِر قہائے باطلہ پر نظر کرتے ہیں تو یقیناوہ سینکڑ وں تک پہو پنچ جاتے ہیں، ہاں اگر صرف اصو لی اور مرکز کی فرقوں کو دیکھیں تو پھر بہتر کے عدد کوتحدید کے لئے مانناممکن ہے، اس لئے کہ اصو لی فرقے ذیلی شاخوں سمیت بہتر سے پچھڑیا یادہ نہ ہوں گے، اسی تعداد کے مطابق رہیں گے؛ پھر بھی عدد کی زیادہ بہتر تو جیہ ہید کی جاسکتی ہے کہ فرقہائے باطلہ کم از کم اس تعداد تک تو ہو، تی جائیں گے، اس سے کم نہیں، البتہ اس سے بھی بڑھ جائیں تو یہ بھی ممکن ہے، ۔ (بذل الم جھود: ۲۰ (۲)

بیتواسلام میں فرقوں کی حقیقت اوران کی نوعیت پر کلام تھا یا شبیجھے کہ حدیثِ افتر اق کی کچھ توضیح ونشر ی تحقی اب نفسِ موضوع کی طرف آیئے کہ ان کی پہچان اوران سے بیچنے کی تد ہیر کیا ہے؟

یہجان کے متعلق تو میں عرض کر چکا ہوں کہ ان سب کی پہجان متعین کرنے کے بجائے صرف فرقۂ ناجید کو پہجان لینا کافی بھی ہے آسان بھی ہے، یہی صورت صحابہ کرام طلح کی سلامتی طبع نے اختیار کی ہے، اور صحابہ طلعہ بہتر راستہ ہم سوچ بھی کیا سکتے ہیں؟ یوں بھی دیکھا جائے تو فرق باطلہ کو ٹی ایک دوتو ہیں نہیں، خود نبی کریم سل کے پہتر ان کے اصول کی تعداد بہتر بتلائی ہے اور ہرایک کے دعاوی و مزعومات جداگا نہ ہیں تو آخر پہجان کے کتنے پیانے اور معیارات بنائے جا سکتے ہیں؟ غالباً اسی وجہ سے اس سلسلہ میں کھی گئی قدیم وجد ید تمام کتابوں میں اگر چان کے مزعومات و نظریات کی کچھن شان دہی کی گئی ہے لیکن ان کو پر کھنے اور پہچانے کے لئے کوئی متعین اصول نہیں

''میں نے ان <sup>مصنف</sup>ین میں کسی کے ہاں بھی اس سلسلے میں کوئی ضابطہ مقررہ نہیں پایا، سوائے اس کے کہ وہ لوگ غیر متعین طور پر ان مذا جب کے نظریات وخیالات جس طرح بھی انہیں مل سکے یع نیر کسی خاص تر تیب واصول کے مسجع کرتے چلے گئے ہیں''۔(الملل والنہ حل ۱۰/۱۱)

اس تحقیق کے بعد خودانہوں نے کوشش کی ہے کہان کے پیچانے کا کوئی ضابطہ مقرر کر لیں مگراس میں وہ بھی پچھرزیادہ کام یاب نظر نہیں آتے ،البتہ انہوں نے تمام فرقوں کوان چاراصولوں میں تقسیم کردیا ہے،خوارج، روافض، قدر میہ، اور صفانتیہ؛ پھر اِن فرقوں کے نظریات کے قدر مشترک دواسباب متعین کئے ہیں کہ بیسب فرقے یا توباری تعالیٰ کی ذات دصفات میں تفصیرا در کی کرنے کی وجہ سے اہل سنت سے ہٹ گئے یا پھر مخلوق کے مرتبہ دمقام میں تو فیرداضا فہ کرکے انہیں باری تعالیٰ سے تشبیہ دینے کی وجہ سے راہِ حق سے گمراہ ہو گئے۔ (ایسٰاً) یعنی دین کے اصول میں افراط دتفر یط ان کے نز دیک تمام گمرا ہیوں کا قدر مشترک ہے۔

خلاصہ میہ ہے کہ فرقوں کی پہچان کے لئے کوئی ضابطہ داصول مقرر کرنا بہت مشکل ہے، اس لئے بہتر ہے کہ ہم انہیں چھوڑ کر" فرقۂ ناجیہ" کو پہچاننے کی کوشش کریں، دیکھا جائے تو سلامتی کا بھی یہی راستہ ہے، نبی کریم صلاح نے بھی صرف فرقۂ ناجیہ کی علامت بتلانے کو کافی سمجھا، اور واقعہ بھی یہی ہے کہ اس کا بیچان لینا گمراہ فرقوں کو پہچاننے کا سب سے مضبوط اور سب سے آسان طریقہ ہے، اس لئے سب سے پہلے ہم اسی طبقے کا مختصر تعارف کراتے ہیں۔

جہنم سے نجات پانے اور مغفرت ورضوان کا مقام جیتنے والا فرقہ وہ ہے جو ماانا علیہ و اصحابی کا مصداق ہو، یعنی جس عقیدہ وعمل اور اخلاق پر اللہ کے رسول سلی ٹی پیر اور ان کے صحابہ کرام سی تھے جو جماعت بھی اس عقیدہ عمل اور اخلاق پر ہوگی وہ ناجیہ ہے جو اس کے خلاف ہوگی اور جس قدر خلاف ہوگی اسی قدر ناریہ کہلائے گی ؛ اس پیچان کو سامنے رکھ کر جب ہم فرقہائے اسلام پر نظر ڈالتے ہیں تو آپ سلی ٹی پڑی کی زبان مبارک سے نگلے اس معیار دیجک پر مسلمانوں کی جو جماعت پوری اُتر تی ہوئی نظر آتی ہے وہ '' اہل السنة والجماعة '' ہے، اب یہ سوال کہ ' اہل السنة والجماعة ' 'س کو کہتے ہیں؟ تو اس کی نظر آتی ہے وہ '' اہل السنة والجماعة '' ہے، (اس نام میں )'' السنة نصوص کو اور الجے اعد اجماع کو شامل کئے ہوئے ہے، پس مطلب سے ہوا کہ

اہل السنة والجماعت وہ طبقۂ مسلمین ہے جونص (یعنی کتاب وسنت )اورا جماع دونوں کو( حجت ما نتااوران کی ) اتباع کرتا ہے۔'(منہاج البنة ۲۷/۲۷)

یہی بات مندالہند حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلو گی نے اس طرح بیان فرمائی ہے: ''نجات پانے والا فرقہ وہ ہے جواپنے عقیدہ دعمل میں کتاب وسنت اور صحابہ ڈو تابعین ؓ کے اجماع کوا ختیار کرتا ہے، اور گمراہ فرقوں کی پہچان میہ ہے کہ وہ عقیدہ یاعمل میں سلف صالحین کی پیروی سے انحراف کرتے ہیں۔'' (جمّۃ اللہ البالغة: ۱/ ۱۷۰۰) جب فرقۂ حقّہ ناجیہ کی تعیین ہوگی \_ کہ وہ کتاب وسنت اور اجماع امت کی حجیت کا قائل اور عقیدہ وعمل میں اسی پر عامل رہنے والے فرقہ کا نام ہے تو فرقِ ضاللہ وباطلہ بھی خود بخو د منظر عام پر آ گئے کہ جن کا طریق اور راستہ اہل السنة والجماعة کے مغائر ہوگا وہ سب ناری و گھراہ کہلائیں گے \_ پس جولوگ صرف قر آن کو جہت مانتے ہیں حدیث واجماع کا انکار کرتے ہیں یا قرآن وسنت دونوں کو جت مانتے ہیں مگرا جماع کے منکر ہیں یہ سب گراہ فرقے ہیں، یہ الگ بات ہے کہ بعض کی گمراہی اور انحراف نے انہیں اسلام سے خارج کر کے گفر تک پہونچا دیا ہے، جیسے شیعہ غالیہ امامیہ، مہدویہ، قادیا نیہ ، منکرین حدیث پر ویزیہ، شکیلیہ ، فتا ضیہ ، صدیق سویشوری وغیرہ، اور بعض کی گمراہی نے انہیں صرف فرقہ کنا جیہ سے خارج کرکے ناریہ بنادیا ہے، جیسے اکثر خوارج، بعض روافض، اباضیہ، غلاۃ ہریلویہ، متشددسلفیہ وغیرہ؛ ان میں سے ہرایک کے انحراف واعراض کی تفصیل بیان کرنے بلکہ اشارات پیش کرنے کی بھی اس مختص معنی شخب کی سے ہرایک کے انحراف واعراض کی تفصیل

(۱) قرآن کریم کوتوسب ہی فرقے ججت اور دلیل شرعی مانتے ہیں، فرق مد ہے کہ اہل السنة والجماعة اس کی تشریح وتفسیر اور معانی کی تعیین میں رائے کو دخل دینا حرام اور نبی کریم سلّ ٹالیکیتم اور ان کے اصحاب و تابعین ک تحقیق سے مدد لینا ضروری سبحصتے ہیں، اس سلسلے میں صحابہ ہے لے کر اب تک تمام اہل سنت کا موقف مضبوط اور متواتر ہے؛لیکن اہل السنة والجماعت کے برخلاف جتنے فرقے ہیں وہ قرآن کریم کی تفسیر بالرّائے کوجا کر سبحصتے ہیں بل کہ اس کے نتیجے میں وجود میں آئے ہیں اور آتے رہتے ہیں، سب سے پہلا فرقہ خوارج کا ہے جش کی بنیاد

(۲) اہل السنة والجماعت کے نزدیک قرآن کریم کے بعددین میں دوسری جت حدیث ِرسول ہے، جو لوگ احادیث شریفہ کو ججت نہیں مانتے ان کا تو ذکر ہی کیا ہے ان کا کافر ہونا اظہر من الشمس ہے، جوگم راہ لوگ حدیث کو بھی جت تسلیم کرتے ہیں ان میں اور اہل سنت میں فرق مد ہے کہ اہل السنة والجماعة احادیث ِشریفہ کو صحت ِفل اور استقر ارتمل یعنی سنیت کا اطمینان ہونے کے بعد اختیار کرتے ہیں اور گمراہ فرقوں میں سے بعض صحت ِفل کا اطمینان کرنے کو ضروری نہیں سجھتے بعض محض صحت نقل کو کافی سجھتے ہیں استقر ارتمل کی تحقیق نہیں کرتے۔

(۳) اہل النة والجماعت صحابہ کرام "کو جحت ِ شرعیه تسلیم کرتے ہیں، صحابہ کرام "بالخصوص خلفائے را شدین کے دین ودیانت اور فہم شریعت پر اللہ اور اس کے رسول سلین الیہ کی طرف سے اظہار اعتماد واطمینان کی وجہ سے ان پر عمل بھر وسہ رکھتے ہیں، اور یقین رکھتے ہیں کہ مسلما نوں کا بیہ مقدس ومحتر م گروہ ایسا ہے کہ ان کے افراد سے تو دین میں کوئی اجتہا دی خطا تو ہو سکتی ہے مگر ان کی جماعت غلطی پر کبھی اکھٹی نہیں ہو سکتی ، اس لیئے کتاب وسنت کی تشریح اور عملی تصویر میں ان سے زیادہ کسی پر اعتماد نہیں کہا السنة والجماعة ک برخلاف اکثر کیا تمام ہی گمراہ فرقوں کا اس پر اجماع ہے کہ صحابہ کر ام<sup>نز</sup> جمت شرعیہ نہیں ہیں؛ ان میں سے بعض تو ان کی تکفیر کواور بعض تفسیق وتصلیل کوجائز سجھتے ہیں، اور تنقید کرنے اور ہم د جال و نیصن د جال کہنے والوں کی تو خیر کوئی کی نہیں ہے؛ اس سلسلے میں اگر کوئی کم سے کم بات کہتا ہے تو وہ یہ کہ صحابہ اگر چہا چھلوگ تھے گمر نہیں قرآن وحدیث کے ہوتے ہوئے ان کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ وغیرہ

جب کہ صحابہ کرام ٹرخو داس بات کو ضروری شبیجھتے تھے کہ فہم دین یعنی کتاب وسنت کے مدلول ومطلوب کو سبجھنے کے سلسلے میں صحابہ ٹپر ہی اعتماد کیا جانا چاہئے ۔ چنانچہ حضرت عبداللہ ابن مسعود ٹر کا بیدخطاب علماء میں بہت معروف ہے کہ انہوں نے فرمایا:

''تم میں ہے جس کوکسی کی اقتدا کرنا ہوتو وہ حضرت محمد سلینٹا پیڈم کے اصحاب ہی کی اقتدا کرے، کیوں کہ وہ نیک دلی میں سب سے بڑھ کر ،علم وآگہی میں سب سے گہرے، نہایت بے تکلف، مضبوط اخلاق اور بہتر حالت والے لوگ تھے، اللہ پاک نے انہیں اپنے نبی کی صحبت اور دین کی اقامت کے لئے خود منتخب کیا تھا، پس تم ان کے مرتبے کی بلندی کو پیچا نواورا نہی کے نقش قدم پر چلو، کیوں کہ وہی سید ھے اور صاف راستے پر ہیں'' (مشکو ۃ المصانیح)

صحابة کی طرح ٹھیک یہی خیال تابعین کا تھا،امام<sup>حس</sup>ن بھر کی فرماتے ہیں: ''صحابہ کرام ؓ کواللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کی رفاقت کے لئے پسند فرمایا تھا، وہ لوگ آپ سلیٹنا آپہ کے اخلاق اور آپ کے طریقوں سے مشابہت پیدا کرنے کی سعی میں ہروقت لگے رہتے تھے،ان کوا گر کوئی ڈھن تھی تواسی کی تھی اور کوئی تلاش تھی تواسی کی تلاش تھی قسم ہے کعبے سے رب کی یہی جماعت صحیح معنوں میں صراط منتقیم پر گام زن تھی''

مشہور فقیہ ومحدث امام اوزاعی تفرماتے ہیں:

<sup>د دعل</sup>م وہی ہے جواصحاب رسول سے منقول ہے اور جوان سے منقول نہیں وہ علم کہلانے کے قابل نہیں'' امام محمد ابن سیرینؓ سے جج کا ایک مسّلہ دریافت کیا گیا توانہوں نے جواب میں فرمایا:

'' جج میں اس کام کو حضرت عمر ؓ اور حضرت عثان ؓ نے ناپسند فرمایا ہے ، اگر میعلم ہے (یعنی نبی کا فرمان ہے ) تو وہ لوگ مجھ سے زیادہ علم رکھنے والے ہیں ،اورا گران کی رائے ہےتوان کی رائے میر کی رائے سے بہتر اورافضل ہے'

امام ما لکؓ ایک مرتبہ بہت غملین تھے، کسی نے اس کی وجہ پوچھی تو فرمایا :''میں دیکھر ہا ہوں کہ دین کی

## مامنامه الشفي الجراد

با تیں بے علموں سے پوچھی جانے لگی ہیں، جب کہ میگم را ہی کا پیش خیمہ ہے'۔ مذکورہ بالا اقتباسات مولا نابدر عالم میر طمیؓ نے'' الاعتصام'' وغیرہ کے حوالے سے اپنی کتاب'' تو جمان السنة'' میں نقل فرمائے ہیں، نیز حضرت عمرؓ اور حضرت ابن عباسؓ کے درمیان ایک سوال وجواب کا ذکر بھی فرمایا ہے کہ حضرت عمرؓ نے جب ان سے پوچھا کہ جب اس امت کا نبی ایک، قبلہ ایک، کتاب ایک، تو پھر اس میں اختلاف کیوں کر پیدا ہوجائے گا؟ حضرت ابن عباسؓ نے جواب دیا:

19

'' ہم لوگ چوں کہ قرآن کے اسبابِ نزول اوراحکام کے موارد دمواقع کواچھی طرح جانتے ہیں اس لئے اس کے سبحھنے میں ہمیں کوئی پریشانی نہیں ہوتی مگر بعد میں آنے والے لوگ صرف قر آن کو پڑھیں گے اور اس کے نزول کے اسباب ووجوہ سے واقفیت کی پر وانہیں کریں گے تو رائے زنی اور اٹکل سے کا م لیں گے، پھر اس طرح اختلاف وافتر اق کے شکار ہوجا نمیں گے'

آ گےمولانامیر کھی "فرماتے ہیں:

''سلف کی بید دقّتِ نظر قابل داد ہے جنہیں ہر دینی معاملے میں سب سے پہلے یہی تلاش رہا کرتی تھی کہ اس مسلے میں صحابہ کرام ؓ کا طریقہ کیا تھا،اور جب ان کوصحابہ کی کوئی رائے معلوم ہوجاتی تو اسی کواپنے لئے اسوہ بنالیتے تصاورا گراس میں صحابہؓ کا اختلاف دیکھتے تو انہی کی آراء میں سے کسی رائے کا اتباع کر لیتے مگر اِن کی آراء سے باہر قدم نکالناصلالت و گمراہی تصور کرتے تھے۔ (ترجمان النہ: ۱/ ۴۴)

خلاصہ ہماری پوری گفتگو کا یہ ہے کہ تمام گرا ہیوں کی اصل علم کا اس کے ماہرین سے حاصل کرنے کے بجائے شخصی مطالع سے حاصل کرلینا ہے، یشخصی مطالعہ اور شخصی فیصلہ تمام گرا ہیوں کی جڑ ہے، اس کے مقابلے میں سلف پر اعتماد اور ان کی تحقیقات سے استفادہ نیز علاء اہل السنة والجماعة کے دائر ہ وحد ود میں محد ودر ہنا اور جن کا علم سلف کے علم سے ماخوذ نہ ہو اور جن کی تحقیقات خیر القرون سے متو ارث ومتد و میں محد ودر ہنا اور جن اور تحقیقات سے خود کو دور رکھنا ہدایت واستفا مت کا وسلہ ہے۔ جینے گراہ فرقے صدر اول سے آخ ہوں ان کے علوم ملیس گے اور جینے اور پیدا ہوتے جائیں گے سب کا بنیا دی روگ یہی ہے کہ وہ قرآن وحدیث کی فہم کے سلسلہ میں سلف پر اعتماد نہیں کرتے، ان کی معلومات یا شخصی مطالعہ کا نتیجہ ہوتی ہیں یا چرشخصی مطالعہ رکھنے والوں کی

یے میں اہل علم سے خواہش کروں گا کہ تا : ۲۱ تا ۹۱ جملہ ۷۷ صفحات پر مثقل مولانابدرعالم میر کٹی تی اس تحقیق کو ضرور مطالعہ کریں ،اس سے فنکر دنظر کی بہت ہی گھتایاں کلجمیں گی اور مسلک کے سلسلہ میں گہری بصیرت ومعرفت نصیب ہو گی انشاءاللہ ۔ طرف میلان رکھنے اور ان سے متاثر ہونے کا نتیجہ ہوتی ہیں۔ اسلام میں پہلے با قاعدہ وجود میں آنے والے فرقے خوارج اور روافض کے ہیں، اول الذکر عقل محض کے چکر میں دوسرا ہوائے نفس کے جال میں پھنس کر خود تباہ ہوا اور ایک گروہ کو تباہ کر گلیا بلکہ اُن کے بعد سے آن تک ہر فرقے اور ہر باطل نظریئے کے تانے بانے انہی کے خیالات د نظریات سے جاکر ملتے ہیں۔ ان فرقوں کے وجود میں آنے کا سبب صحابہ کرام سلح کے علم پر اعتماد کے بجائے اپنی عقلوں پر اعتماد کر لینا تھا، چنا نچہ فوارج کے استدلالات اگر چر قرآن کریم ہی کے حوالہ سے ہواکر تے محتر کا پنی عقلوں پر اعتماد کر لینا تھا، چنا نچہ فوارج کے استدلالات اگر چر قرآن کریم ہی کے حوالہ سے ہوا کر تے محتر کر ان کے مفہوم و مدلول ان کی عقلوں کی پیدا وارہوتے تھے، صحابہ سے منقول نہیں تھے بل کہ شروع میں بلکہ انہیں قائل ہونے پر مجبور کر دیاتو قائل ہوجانے کے بعد بھی وہ اپنی مزعومات کی مضبوط تر دید کی بلکہ انہیں قائل ہونے پر مجبور کر دیاتو قائل ہوجانے کے بعد بھی وہ اپنی مزعومات کی مضبوط تر دید کی برحق ہے لیکن اس کا جو مفہوم صحابہ سے منہ السال ، لیعنی آیت قرآن کر کی ہیں کے میا کہ شروع میں کا میں متا ہونے پر مجبور کر دیاتو قائل ہوجانے کے بعد بھی وہ اپنی مزعومات کی مضبوط تر دید کی مرحض ہے لیکن اس کا جو مفہوم صحابہ تی ہیں ان کے مزعومات پر جے رہا الرائی کر مرحق ہے لیکن اس کا جو مفہوم صحابہ ہے ہے کر انہوں نے نکا لا ہے وہ قطعی باطل ، یعنی آیت قرآنی تو بالکل کی تمام گراہ جماعتوں کا طریق استد لال ٹھیک وہ ہی ہے ہوا سے براہ گر وہ کا تھا۔ اعد نا الللہ مینہ لپس اگر مسلما نوں کو گراہ لوگوں اور ان کی دعوت و پکار سے بچنا ہے تو مذکورہ بالا کسو ٹی پر انہیں پر کھر دیکھیں،

اگروہ اس پر پورے اتریں تو قطعی طور پر طئے کرلیں کہ اہل سنت والجماعت میں شامل ہیں اور اگر اس پر پورے نہ اتر سکیں تو اہل السنة والجماعت سے خارج ہیں ، ان سے ، ان کی کتب سے ، اور اُن کے دُعا ۃ سے ، سب سے احتر از واحتیاط کواپنے دین کی سلامتی کے لئے لازمی اور ضروری سمجھیں۔ اس ظاہری تد ہیر کے علاوہ جو اہم تد ہیر ہے وہ ہدایت کے مالک ومحتار حق سبحانہ و تقدّس سے صراطِ متقیم پر استقامت اور گمرا ہی سے حفاظت کی دعا ما تکتے رہنا ہے۔

اللهمارنا الحق حقاوارز قنا اتباعه وارنا الباطل باطلاو ارزقنا اجتنابه



ميرا أسوه تمهارے لئے کافی نہیں!

از: مرتب حضرت عبيد بن خالد ٌ فرمات بي كدايك دفعه ميں مدينه كى كسى گلى سے جار ہاتھا كدا چا نك كسى نے پيچھے سے آواز دى كدا پنى تہبند (لنگى) او پر اُٹھالو، اس لئے كداس سے ظاہرى نجاست اور باطنى تكبر وغر ورسے طہارت حاصل ہوتى ہے، ميں پيچھے مڑ كر ديكھا تو وہ رسول اللہ سلاني آيد ہم سخھ، ميں نے كہا: اے اللہ كے رسول سلاني آيد ہم! بي تو معمولى سى چادر ہے، (اس ميں تكبر اور غرور كى كيابات ہو سكتى ہے) آپ سلاني آيد ہم نے مايا: كيا تمہارے لئے ميرا اُسوه كافى نہيں ہے؟ ميں نے جب آپ كى از ار پر نظر ڈالى ديكھا كہ وہ نصف پند لى تك تھى۔

راز دارِرسول سلّ تَنْايَدِيمْ حضرت حذيفہ بن اليمان ٌ فرماتے ہيں کہ حضور سلّ تَناييرْم نے اپنی پنڈلی کے گوشت پر ہاتھ رکھ کر فرمایا کہ تہبند کا کنارہ یہاں تک ہونا چاہیئے ، اگرتم یہاں تک نہیں رکھنا چاہتے تو کچھ نیچے کرلو کیکن تہبند ٹخنوں کو بالکل نہ چھپائے ۔ (شہائل تر مذی : ہاب ماجاء فی صفة از ار دسول اللہ ﷺ)

فوائد: (۱) مربی کواپنے ماتحتوں کے مُنکرات پرنگیر کرنا چاہیئے، (۲) نگیر پر سامنے والا کوئی جواب دیتو اپنی اُنا اور بڑائی کا مسئلہ بنائے بغیر صبر وخل کے ساتھ اُسے اُسوہُ رسول سائٹ لیکی کواپنانے کی تعلیم وترغیب دینا، (۳) ناصح کوخود باعمل ہونا چاہیئے، (۳) مرد حضرات اپنے شخنے کھلے رکھیں، پائجامہ، بینٹ، تہبند، اور جبہ وغیرہ سے اپنے شخنے نہ چھپائیں، (۵) کپڑ ول کوصاف شخر ارکھنے کا اہتما م کریں، اُس کی حفاظت کریں اور زیادہ میلا ہونے، تیھٹنے سے بچائے رکھیں، لا پر وائی نہ برتیں کہ کپڑ نے خراب ہوجا ئیں۔ (۲) علماء وشار صین حدیث نے صراحت فر مائی ہے کہ نصف پنڈ کی تک پائجامہ رکھنا سنت رسول سائٹ لیکٹی ہے، اس سے نیٹ کریں اور زیادہ میلا کپڑ انٹخوں تک پہنچ جائے رکھیں، لا پر وائی نہ برتیں کہ کپڑ نے خراب ہوجا ئیں۔ (۲) علماء وشار صین حدیث نے میں کھلے رکھیں، نہ او قات صلا ہے کہ کہ کہ کہ کپڑ ہے خراب ہوجا کیں۔ (۲) علماء وشار صین حدیث نے میں کھلے رکھیں، نہ او قات صلا ہو ہوں کی جامہ رکھنا سنت رسول سائٹ کی تیں ہے، اس سے نیچ کرنا مبارح ہے، اور میں کھلے رکھیں، نہ او قات صلا ہو کہ کہ کہ کہ ہے ہوں کہ کہ کہ کہ ہو ہا کیں۔ (۲) علماء وشار صین حدیث نے

\* استاذ شعبهٔ عالمیت اداره بذا



اسلام کی با کمال خواتین

حضرت سهله بنت سهيل بن عمروض اللدعنها

از:مفتی رفیع الدین حذیف قاسی\* حضرت سہلہ رضی اللہ عنہا نہایت عظیم المرتبت صحابیہ شمار ہوتی ہیں، ان کا تعلق قریش کے خاندان بن عامر بن لوی سے تھا، ان کا نسب نامہ کچھاس طرح ہے : سہلہ بنت سہیل بن عمر و بن عبد شمس بن عبدود بن نصر بن ما لک بن حسل بن عامر بن لوی۔ والدہ فاطمہ بنت عبد العزی بھی اسی خاندان سے تعلق رکھتی ہیں۔ (الطبقات الکبری لابن سعد: ۸ را ۱۱ ، دارا لکتب العلمیہ ، بیروت)

حضرت سہلہ رضی اللّد عنہا کی شادی قرایش کے عظیم سردار عتبہ بن ربیعہ فرزندا بوحذیفہ ہیشم رضی اللّّد عنہ سے ہوئی، خود حذیفہ یعمی قبول اسلام کے سلسلہ میں سابقین اولین میں شامل تھے، دونوں میاں بیوں کاتعلق قرایش کے بااثر خاندانوں میں سے تھا،لیکن اس کے باوجود کفار کے دست ظلم وسم سے محفوظ نہ رہ سکے، چنانچہ قریش کے ظلم واستبداد سے تنگ آکر حضور اکرم سلّ ٹیلایی کم اشارے سے ۵ سن ہجری میں عبش کی ہجرت کی،

\* ادارهم وعرفان، حيدرآباد، واستاذ حديث دارالعلوم ديودرگ

ابھی ان کے قیام کے دویا تین مہینے ہی ہوئے تھے کہ انھیں یہ خبر پہنچی کہ رسول اللہ صلّ طلّیاتیہؓ کا کفار قریش کے ساتھ صلح اور معاہدہ ہو چکا ہے ، یہ خبر پہنچتے ہی دیگر مہاجرین حبشہ کے ساتھ یہ دونوں میاں بیوں نے بھی عازم مکہ ہو گئے ،ابھی مکہ کے راستے میں ہی تھے کہ انہیں پتہ چلا کہ معاہدہ کی اطلاع غلط ہے ،لیکن انہوں نے واپس حبشہ جانا مناسب نہ مجھااور امیہ بن خلف کی حمایت حاصل کر کے مکہ میں داخل ہوئے۔

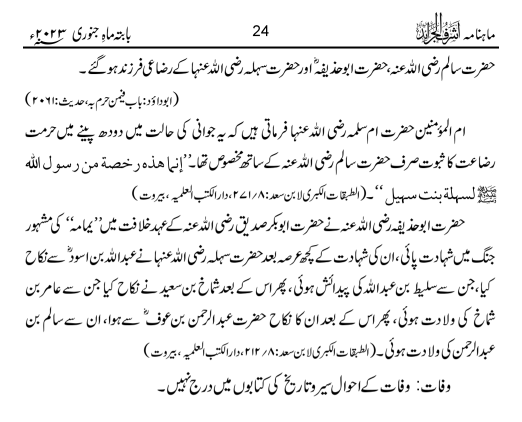
علامہ طبری کے بیان کے مطابق مکہ واپسی کے بعد حضرت سہلہ اور حضرت ابوحذیفہ رضی اللّٰدعنہما بھرت مدینہ تک مکہ میں ہی مقیم رہے ،لیکن ابن اسحاق اور بعض دوسرے اہل سیر نے مید کلھا ہے سنہ ۲ بھری میں دوبارہ حبشہ کی طرف انہوں نے بھرت کی ، جہاں ان کے فرزند ٹھر بن ابوحذیفہ رضی اللّٰہ عنہ پیدا ہوا۔

## بجرت مدينه

نبی کریم سلان لی بیٹم کے بھرت مدینہ سے قبل ۳۳ مرداور آٹھ عورتوں پر مشتمل ایک وفد حبشہ سے مکہ واپس آیا،جس میں حضرت سہلہ ڈاوران کے شوہراور فرزند بھی شامل تھے، جب نبی کریم سلان لی بیٹم نے مدینہ منورہ کی طرف بھرت کی اجازت مرحمت فرمائی تو حضرت سہلہ ڈ،ان کے شوہراور فرزند نے اپنے آزاد کردہ غلام حضرت سالم ٹے ساتھ مکہ سے بھرت کرکے مدینہ منورہ چلے گئے اور ساری زندگی اور حیات مدینہ الرسول سلان لی بیٹم میں گذارا۔

حضرت سالم طبح جومولی ابی حذیفہ رضی اللہ عنہ کے نام سے معروف ہیں، اصل میں حضرت ابوحذیفہ طبخ ک ایک دوسری بیوی حضرت ثبیتہ بنت یعارانصار بیٹر کے غلام شخے، انہوں نے آزاد کردیا، تو حضرت ابوحذیفہ ٹے ان کوا پنامنہ بولا بیٹا بنالیا اور وہ لوگوں میں سالم بن ابوحذیفہ کے نام سے معروف ہوئے؛ لیکن جب بیچکم نازل ہوا کہ 'ادعو ہم لآباً پہم '' (یعنی لوگوں کواپنے بابوں کی نسبت سے پکارو) تو لوگ حضرت سالم طلح کو سالم مولی ابی حذیفہ کہنے لگے۔ (صحیح ابخاری، باب الهٔ کفاء بی الدین، حدیث میں شاہ ۵۰

ابوداؤد کی روایت کے مطابق جب می می نازل ہوا تو حضرت ابو حذیفہ کو حضرت سالم می آمد ورفت نا گوار گزرنے لگی ، چنانچ حضرت سہلہ میں کریم سلین تاہی ہو خدمت مبارک میں حاضر ہو عیں اور عرض گذار ہو عیں: '' یا رسول اللہ سلین تاہی ہی! سالم کو ہم اپنا بیٹا سیجھتے تصح اور وہ بچپن سے ہمارے گھر میں آتا جاتا تھا؛ کیکن اب ابو حذیفہ میں کا ہمارے میں گھر میں داخل ہونا نا گوار گزرتا ہے' ۔'' یا رسول اللہ إنا کنا نو ی سالما ولدا'' ۔ رسول اللہ سلین تی ہی جابا عرض کیا: اس کو اپنا دودھ چا وہ دو میں آتا جاتا تھا؛ کیکن اب





حضرت خباب بن الإرت رضي اللَّدعنه

مولا ناعبدالر شیر طلحه نعمانی قاسی \* حضرت خباب بن الارت کا شارنبی اکرم صلّ طلّیتی تر کی ان مقرب ترین صحابه میں ہوتا ہے ؛ جنہوں نے پہلے پہل اسلام قبول کیا اور آپ صلّطانی تر کی مددو نصرت فر مائی ، مؤرخین کے مطابق حضور اقدس صلّطانی تر کی سر دستِ حق پرست پر مشرف بداسلام ہونے والے نیک بخت اور خوش قسمت افراد میں آپ کا چھٹا نمبر ہے، اس لیے \* سادس الاسلام \* کہلاتے ہیں، غزوہ بدروا مدسمیت تمام ہی غزوات میں شریک رہے اور شجاعت و بہا دری کے جو ہر دکھلاتے رہے، آپ ٹر قبول حق کی پاداش میں ظلم وستم کے جو پہارتو ڈ سے گئے اور ابتلاو آزمائش کی جس راہ سے گز ارا گیا وہ تاریخ اسلام کی کرب ناک داستان اور حضرات صحابہ ٹی استقامت و اولوالعزمی کا روثن

مختصر حالات قبل از اسلام:

کمدگی ام انمار خزاعید نا می عورت مکه معظمه میں غلاموں کی منڈی میں گئی، وہ چاہتی تھی کہ ایک ایسا غلام خرید لائے جس سے وہ گھر یلو خدمت بھی لے اور اسے کوئی کا روبار بھی سکھلائے جو اس کے لیے مالی طور پر مفید اور نفع بخش ثابت ہو، وہ ان غلاموں کو بنور دیکھنے لگی جنہیں بیچنے کے لئے منڈی میں لایا گیا تھا۔ اس کی نگاہ انتخاب ایک ایسے بچے پر پڑی جو صحت مند تھا اور ابھی سن بلوغ کونہیں پہنچا تھا۔ شرافت کے آثار اس کے چہرے سے ہو یدا تھے، اسے بیچ پر پڑی جو صحت مند تھا اور ابھی سن بلوغ کونہیں پہنچا تھا۔ شرافت کے آثار اس کے چہرے سے مو یدا تھے، اسے بیچ پر پڑی جو صحت مند تھا اور ابھی سن بلوغ کونہیں پر پنچا تھا۔ شرافت کے آثار اس کے چہرے سے او مانمار نے بچ سے پوچھا: ایے لڑ کیا۔ قیمت ادا کی اور اپنے ساتھ لے کر گھر کی طرف روا نہ ہو گئی۔ راستے میں ارت ہو چھا: کہاں سے آئے ہو؟ بتایا: نحبہ سے اس نے کہا: پھر تو تم عربی ہو؟ کہا: ہاں! میں عربی ہوں اور قبیلہ بنو تھی ان کہاں سے آئے ہو؟ بتایا: نحبہ سے ساتھ لے کر گھر کی طرف روا نہ ہو گئی۔ راستے میں ارت ہو چھا: کہاں سے آئے ہو؟ بتایا: نحبہ سے اس نے کہا: پھر تو تم عربی ہو؟ کہا: ہاں! میں عربی کا نام؟ بتایا: تس میں میں میں میں میں کہی ہو چھا: ایے لڑے ایک کر ہے ہو تھا: تیر بی کا موں اور تس میں میں میں ایک میں جو کھا: ایے لڑ کے اوٹ مار کی ہو ہو تھا: پھر تو تم عربی ہو چھا: تیر ای کا ہو ہوں اور تس میں میں میں میں ایک عرب قبیلی نے لوٹ مار کی۔ ہماں ملہ میں تم غلاموں کے سودا گروں کے ہا تھ کیسے لگ کر لیا، بچوں کو تھی اپنے قبضے میں لے لیا، میں بھی ان پر کر ان تھا کر ہو کہا تھوں ہا تھ ہما ہو ایہ ہوں اور کر اور کر کر کر ہوں ہوں شرامی تھا ہوں ہوں ہوں کہ ہوں ہوں ہوں ہو ہوں ہو کر ہوں ہوں کر ہوں ہوں کر کر کر ہوں کو کر دہ ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں کر ہو کر ہوں کر ہوں کو گر قرار

آپ کے قبضے میں ہوں۔

ام انمار نے اس لڑ کے کومکہ کے ایک مشہور کاریگر کے حوالے کیا تا کہ وہ اسے تلوار بنانا سکھا دے۔ آپ نیخ تصرعر صے میں فن آ بہن گری وتلوار سازی میں مہارت حاصل کر لی۔ جب خباب ایک اچھے کاریگر بن گئے تو ام انمار نے ان کے لئے ایک دکان کرامیہ پر لے لی اور اس میں کام کاج کے لئے بٹھادیا؛ تا کہ اس فن سے مالی فوائد حاصل کر سکے۔ حضرت خباب ٹھوڑ نے بہی عرصے میں اپنے فن میں ماہر ہو گئے۔ لوگ آپ ٹے کے ہاتھ کی بنی ہوئی تلواریں بڑے شوق سے خرید نے لگہ اس لئے کہ آپ ٹوش اخلاق، نرم خو، شیریں گفتار ہونے کے ساتھ ساتھ تلوار بہت مضبوط نفیس اور اعلیٰ قسم کی بناتے تھے۔ فکر ہدایت اور قبول حق:

حضرت خباب "نوعمری کے باوجود بڑےزیرک، معاملة نم ماوردانش مند تھے جب وہ اپنے کام سے فارغ ہوتے تو اکثر جاہلیت سے معمور عرب معاشرے کی حالت زار پرغور وخوض کیا کرتے جو پاؤں کے تلووں سے لے کر سرکی چوٹی تک شروفساد میں غرق تھا، عرب معاشرے کی جہالت، گمرا،ی، انارکی اورظلم وستم دیکھے کران کا دل دہل جا تا اور وہ اس احساس سے کا نپ اٹھتے کہ میں بھی تو اسی معاشرے کا ایک فرد ہوں، اور اکثر کہا کرتے کہ اس شب تاریک کی بھی سحر ہوگی یانہیں؟ اُن کی بید دلی تمناتھی کہ مجھے عمر دراز ملے تا کہ میں اپنی آنکھوں سے اند میر ے کا انجام اور ضح نو کا دل آویز طلوع دیکھی سکوں ۔

حضرت خباب "کواس صبح نو کے لیے زیادہ دیرا نظار نہ کرنا پڑا، ایک روز انہیں بیدل رُباخبر ملی کہ بنو ہاشم کایک نو جوان حضرت محم سلی ای ای نے نبوت کا اعلان کر دیا ہے اور وہ اپنے دہمن مبارک سے نگلنے والے نو رانی کلمات کے ذریع انسانی دلول کو متخر کرر ہے ہیں ۔ بیخبر سنتے ہی خباب " بھی آپ سلی ای پڑی کی خدمت اقد س میں حاضر ہوئے ، دل پذیر یہ نصیحت آ موز اور نو رانی کلمات سنتے ہی نوب محسوس ہوا کہ آپ کے دمن مبارک سے موتیوں کی لڑیاں یا مصری کی ڈلیاں گر رہی ہیں، آپ کی باتوں نے ان کے دل پر ایسا اثر کیا کہ فور را اپنا ہاتھ بڑھایا، آپ کے ہاتھ پر بیعت کی اور زبان سے رکارا تھے: میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سواکوئی معبود حقیق نہیں اور حضرت محمد سلی اللہ کے بند سے اور اس کے دسول ہیں۔

حضرت خباب ؓ نے اپنے اسلام لانے کوکسی سے چھپایانہیں۔ میذہران کی ما لکہ ام انمار کو جب ملی تو وہ غصے سے بھڑک اٹھی، اپنے بھائی سباع بن عبد العزی کو ہمراہ لیا اور بنوخزاعہ کے نوجوانوں سے ملاقات کی۔ انہیں صورت حال سے آگاہ کیا اور حضرت خباب " کے مسلمان ہونے کی خبر دی اوران کے خلاف نو جوانوں کو بھڑ کا یا۔ پھر بیسب مل کر حضرت خباب " کے پاس گئے کیا دیکھتے ہیں کہ وہ اپنے کا م میں منہ کمک ہیں۔ ام انمار کا بھائی سباع آگے بڑ ھا اور کہا۔ اے خباب! ہمیں ایک ایسی خبر ملی ہے کہ ہمارے دل اسے صحیح نہیں مانے ۔ حضرت خباب " نے پوچھا: کوئسی خبر؟ سباع نے کہا بی خبر مشہور ہو چکی ہے کہ تم بے دین ہو گئے ہوا ور تم نے بنو ہاشم کے لڑ کے کا دین اختیار کر لیا ہے۔ حضرت خباب " نے بید بات سن کر بڑ ہے، ہی زم لیچ میں ارشاد فر مایا: میں ب در ین ہو گئے ہوا ور تم اللہ دومدہ لا شریک لہ پر ایمان لایا ہوں، میں نے تمہمارے بتوں کو تھیں ہو راز میں ہے دین ہو گئے ہوا ور تم کے لڑ کے کا دین حضرت محمد میں شاہ پر ایمان لایا ہوں، میں نے تمہمارے بتوں کو تھیں ارشاد فر مایا: میں بو دین ہیں ہوا میں تو حضرت محمد میں شاہ پر ایمان لایا ہوں، میں نے تمہمارے بتوں کو تھیں دیا ہے اور میں نے دین ہوں ہو مسب آپ " پر ٹوٹ پڑے ، محمد اور اس کے رسول ہیں۔ حضرت خباب " کے منہ سے بیکمات نگلے ہی میں تر میں ہو تھیں ہو تی ہو گئے ہوں ہو ہوں ہو تھیں ہوا میں تو مور تر محمد میں شاہ ہوتا ہوں ، میں نے تم ہمارے بتوں کو تھیں دیا ہے اور میں نے بیا ہوا میں تو مسب آپ " پر ٹوٹ پڑے ، محمد اور اس کے رسول ہیں۔ حضرت خباب " کے منہ سے بیکمات نگلے ہی میں ہوں

حضرت خباب "اورام انمار کے مایین پیش آنے والے اس واقع کی خبر مکہ میں جنگل کی آگ کی طرح پھیل گئی۔لوگ حضرت خباب "کی جرائت سے ورطہ حیرت میں پڑ گئے کیونکدانہوں نے اس سے پہلے بیسنا ہی نہ تقا کہ کسی نے حضرت حمد سل تیلید ہم کی اتباع کی ہواور پھر لوگوں کے سامنے دلیری کا مظاہرہ کرتے ہوئے پوری وضاحت سے اپنے اسلام لانے کا اعلان کیا ہو۔ قریش کے بوڑ ھے حضرت خباب " کے اس جرائت مندا نہ اقدام پر انگشت بدندان رہ گئے۔ انہوں نے دل میں سوچا، کیا ایک لوہار سے ریڈوقع رکھی جاسکتی ہے کہ وہ اعلان یہ ہمارے خداؤں کو برا بھلا کہے اور ہمارے آبا ڈاجداد کے دین کو ہدف تنقید بنائے۔ انہیں اس بات کا یقین ہوگیا کہ آج خباب نے جس دلیری و شجاعت کا مظاہرہ کیا ہے آ کے چل کر اس میں مزیدا ضافہ ہوگا۔ قبل ہو کی ایک ہو کی اس خداؤں کو برا بھلا کہے اور ہمارے آبا ڈاجداد کے دین کو ہدف تنقید بنائے۔ انہیں اس بات کا یقین ہو گیا است مندا ہو ان نے کہ انہوں نے دل میں سوچا، کیا ایک لوہار سے ریڈوقع رکھی جاسکتی ہے کہ وہ اعلان یہ مارے خداؤں کو برا بھلا کہے اور ہمارے آبا ڈاجداد کے دین کو ہدف تنقید بنائے۔ انہیں اس بات کا یقین ہو گیا

ایک روز قریش کے سردار کعبہ کے نز دیک اکٹھا ہوئے ان میں ابوسفیان بن حرب، ولید بن مغیرہ اور ابوجہل بن ہشام کے علاوہ اور بھی سرکر دہ افر ادموجو دیتھے، وہ اس موضوع پر تبادلہ خیال کرنے لگے کہ حضرت محمد سلیٹی آیپٹم کی دعوت دن بدن اور لحظہ بہ لحظہ تصلیق جارہ ہی ہے۔اس صورت حال کے پیش نظر انہوں نے پختد ارادہ کیا کہ بیماری کو شدت اختیار کرنے سے پہلے ہی ختم کر دیا جائے اور انہوں نے سید طے کیا کہ ہر قبیلہ اپنے اس فرد کو ایسی عبر تناک سزاد سے جس نے حضرت محمد سلیٹی آیپٹم کی غلامی اختیار کی ہے جس سے یا تو وہ اپنے آبائی دین کی طرف لوٹ آئے یا پھر مرجائے۔اس فیصلے کی روسے سباع بن عبد العزی اور اس کے قبیلے کے حصے میں حضرت خباب آئے۔ جب دو پہر کے دفت گرمی نقطہ عروج پر ہوتی تو وہ حضرت خباب کو مکہ کے قریب چیٹیل پتھر یلے میدان میں لے جاتے ان کے کپڑ ے اتار دیتے ، لو ہے کی ذرہ پہنا دیتے ، پینے کا پانی بند کر دیتے ۔ جب پیاس اور تکلیف سے وہ نڈ هال ہو جاتے تو بیقریب آتے اور پوچھتے کہ اب حضرت محمد سلان ایس کی متعلق تمہاری کیا رائے ہے؟ آپ فرماتے: وہ اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں، ہمارے پاس ہدایت وصد اقت کا دین لے کر آئے ہیں؛ تا کہ ہمیں تاریکیوں سے نور کی طرف نکال لائیں۔ بین کر وہ پتھر جاتے اور بے تحاشہ پٹائی شروع کر دیتے مار مار کر جب تھک جاتے تو پوچھتے لات وعز کی کے متعلق تمہاری کیا رائے ہے؟ پتھر اٹھا کر لاتے اور آپ کی پیٹھ کے ساتھ لگائے رکھتے ، پتھر وں میں اس قدر تمازت ہوتی کہ ان کی گرمی سے میتھر اٹھا کر لاتے اور آپ کی پیٹھ کے ساتھ لگائے رکھتے ، پتھر وں میں اس قدر تمازت ہوتی کہ ان کی گرمی سے دونوں تھر تا کہ ای بی نہ کہ کی کو نفع دے سکتے ہیں اور نہ ہی نقصان ، یہ تن کر وہ آپ میں کہ ہو ہے ای فرماتے ہیں

ام انمار بھی سخت گیری اور پتھر دلی میں اپنے بھائی سے پچھ کم نیتھی۔ اس نے ایک روز حضرت تحمد سلانی پی کو اپنی دکان پر کھڑ سے حضرت خباب ؓ سے با تیں کرتے دیکھ لیا تو غصے سے بھڑک اُٹھی۔ اس کے بعد اس نے اپنا میہ معمول بنالیا کہ ہر دوسر سے تیسر سے روز آتی ، لو ہے کی بھٹی سے گرم سلاخ نکالتی اور اس سے حضرت خباب ؓ کے سرکو داغ دیتی جس سے آپ بے ہوش ہوجاتے اور آپ کی زبان سے ام نمار اور اس کے بھائی کے بارے میں بد دعانگلتی۔ (ملخص از: حیات صحاب کے درختاں پہلو)

جب بيميانة صبر كبريز ہوگيا:

نبی کریم سالی طلی کے دور سعید میں اہل ایمان پر سخت ترین آ زمائشیں آ سی ۔ آخصفور سالی طلی ہی تو دعمی انتہائی جال سل مرحلوں سے گزرے۔ ان سب کے باوجود صحابہ سل کے حوصلے ہمیشہ بلندر ہے۔ آخصفور سالی طلی یہ تم نے صحابہ کرام سل کو سخت نا مساعد حالات میں بھی بشارتیں سنا سی ۔ صادق الایمان صحابہ کرام سل ان بشارتوں کو سی جانتے رہے۔ ایک مرتبہ کمی دور میں حضرت خباب شین ارت آ محصور سالی طلی پی خدمت میں حاضر ہوئے۔ آپ سالی طلی ہی مرتبہ کمی دور میں حضرت خباب شین ارت آ محصور سالی طلی پی کہ خدمت میں حاضر ہوئے۔ آپ سالی طلی پی مرتبہ کمی دور میں حضرت خباب شین ارت آ محصور سالی طلی کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ آپ سالی طلی پی مرتبہ کمی دور میں حضرت خباب شین ارت آ محصور سالی طلی پی کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ آپ سالی طلی پی مرتبہ کمی دور میں حضرت خباب شین ارت آ محصور سالی طلی پی خدمت میں حاضر ہوئے۔ آ گ کے انگاروں پر لٹا یا جاتا تھا کہ وہ ایمان سے برگشتہ ہوجا سی ؛ مگر وہ اپنے ایمان پر ثابت قدم رہے۔ سر حال ان حالات میں پر یشانی فطری امر تھا۔ اس پر یشانی کی کیفیت میں انہوں نے آ محصور سالی طلی ہی سے مرض کیا: یارسول اللہ! آپ ہمارے لیے دعانہ میں فر ماتے کہ اللہ ہمیں ان سختیوں سے نجات دے دے' ۔ میں اس کر ان سی کر آ جواہلِ ایمان گزرے ہیں،ان پراس سے بھی زیادہ سختیاں کی کئیں۔ان میں سے بعض کوزمین میں گڑھا کھود کر بٹھایا جا تااوران کے سر پرآ را چلا کران کے دوٹکڑ ے کردیے جاتے کسی کے جوڑوں پرلوہے کے کنگھے گھسائے جاتے تا کہ وہ ایمان سے باز آ جائمیں۔ خدا کی قشم! یہ کام پورا ہو کر رہے گا یہاں تک کہ ایک شخص (یا ایک عورت) صنعا سے حضرموت تک بے کھٹکے سفر کرے گااوراللہ کے سواکوئی نہ ہوگا،جس سے دہ خوف کھائے'' یعنی ہرطرف امن وامان کا دورد ورہ ہوگا۔(صحیح بخاری)

، ہجرت اورغز دوات میں شرکت:

جب رسول اللدسل اللي في تحاية كو بجرت كى اجازت دى تو حضرت خباب تلجى مهاجرين كى صف ميں شامل ہو گئے۔وہ مسطح بن اثاثة اور بنو مطلب بن عبد مناف كے پچھ دوسر بے لوگوں كے ساتھ مديند روانہ ہوئے اور قباميں قيام كيا۔ پھر وہ كلثوم بن ہدم كے مہمان ہوئے اور جنگ بدر سے پچھ پہلے ان كى وفات تك وہيں مقيم رہے كلثوم ہجرت نبوى سے قبل ايمان لا چکے تھے، انھيں نبى سل الا تاتية ، ابوعبيدہ بن جراح ، مقداد بن اسود اور پچھ دوسر بے صحابة كى مہمانى كا شرف بھى حاصل ہوا كلثوم كے بعد خباب اور مقداد ، سعد بن عبادہ كے بال منتقل ہو گئے اور بنو قريظہ كى فتح تك انھى حاصل ہوا كلثوم كے بعد خباب اور مقداد ، سعد بن عبادہ كے ہاں منتقل

حضرت خباب " نے جنگ بدراور تمام معرکوں میں حصدلیا۔ جنگ احد میں ان کی آنکھوں کے سامنے سباع بن عبد العزی جنہم واصل ہوا، جوان کی ماکن ام انمار کا بھائی تھا۔ اسے سید الشھداء جمزہ " نے انجام تک پہنچایا۔ حضرت خباب " کی بیٹی روایت کرتی ہیں، حضرت خباب " ایک مرتبہ کسی سرید میں گئے تو رسول اللہ سالیلالیہ بڑ ہمارے گھر آئے اور ہماری ضروریات کا خیال رکھاحتیٰ کہ بکری کا دود ھیجی دوہ کردیا؛ جس سے ہمارا برتن لیا لب بھر گیا اور دود ھر بہنے لگا۔ جب حضرت خباب " سریے سے لوٹے اور دود ھو دوہ کم ہو کر پہلے جتنا ہو گیا۔ عہر خلافت را شدہ میں:

بابتدماه جنوري ستبعب

آپ ؓ کے ہمنشین صحابہؓ نے میہ بتایا ہم حضرت خبابؓ کے پاس اس وقت گئے جب آپ مرض الموت میں تھے ،ہمیں دیکھ کرآپ نے ارشاد فرمایا: اس گھر میں میر ے پاس اس ہزار درہم ہیں۔ اللہ کی قسم میں نے کبھی ان کو کہیں چھپایا نہیں اور نہ کسی سائل کو میں نے محروم واپس لوٹایا۔ میہ بات کہی اور زارو قطار رونے لگے۔ ہم نے پوچھا کہ آپ روتے کیوں ہیں؟ فرمایا: میں اس لئے روتا ہوں کہ میر ے بہت سے ساتھی اس دنیا سے اس حالت میں کوچ کر گئے کہ انہیں دنیاوی مال ومتاع سے پچھ بھی نہ ملا، مجھے میہ مال کیا مجھے اند پشہ ہے کہ میہ مال

وفات پانے والے : حضرت خباب سی سی کوفہ میں کوفہ میں طویل عرصے تک سخت بیماری میں مبتلار ہے۔ آپ سی کوفہ میں وفات پانے والے سب سے پہلے صحابی کر سول ہیں۔ آپ ٹی کی وصیت کے مطابق کوفہ شہر کے باہر آپ ٹی کی تدفین کی گئی۔ آپ کی عمر ۲۰ سال تھی ، اس سے تبل لوگ مرنے والوں کواپنے اپنے گھروں کے صحن یا درواز وں کے باہر دفایا کرتے تھے۔ آپ ٹی کی وصیت سے مطابق کوفہ شہر کے باہر آپ ٹی کی تدفین باہر دفایا کرتے تھے۔ آپ ٹی کی وصیت سے مطابق کوفہ شہر کے باہر آپ ٹی کی تدفین کی گئی۔ آپ کی عمر ۲۰ سال تھی ، اس سے تبل لوگ مرنے والوں کواپنے اپنے گھروں کے صحن یا درواز وں کے باہر دفایا کرتے تھے۔ آپ ٹی کی وصیت سے بیسنت جاری ہوگئی اور کوفہ شہر سے باہر قبر سان میں تدفین کورواج ملا۔ آپ ٹی کی نماز جناز ہ حضرت علی ٹی نے پڑھائی اور آپ ٹی قبر پر کھڑے ہوکر آپ کی تھر پورزندگی کا یوں ملا۔ آپ ٹی کی نماز جناز ہ حضرت علی ٹی نے پڑھائی اور آپ ٹی قبر پر کھڑے ہوکر آپ کی تھر پورزندگی کا یوں ملا۔ آپ ٹی کی نماز جناز ہ حضرت علی ٹی نے پڑھائی اور آپ ٹی قبر پر کھڑے ہوکر آپ کی تھر پورزندگی کا یوں ملا۔ آپ ٹی کی نماز جناز ہ حضرت علی ٹی نے پڑھائی اور آپ ٹی قبر پر کھڑے ہوکر آپ کی تھر پورزندگی کا یوں تک نے درایا:''اللہ خباب ٹی پر دہم فرمائے ۔ اپنے شوق سے اسلام قبول کیا، دیل رغبت سے ہجرت کی ، محابی در ندگی کا یوں جہد سے بھر پورزندگی گزاری، جسمانی مرض میں مبتلا رہے، اللہ تعالی ایکھی کی کر نے والوں کا اجروثو اب ضائے میں پر کرتا''۔ در ضی اللہ تعالی عنہ وار ضاہ

اصلاحى مضامين

ضياع وفت كاايك بر اسبب موبائل فون اورا نٹرنيٹ

فیس بک کے استعال میں اکثر وبیش تر جان داراور نامحرم کی تصاویر بھی سامنے آجاتی ہیں، اور اس میں مشغولیت سے عام طور پرقیمتی اوقات کا ضیاع بھی ہوتا ہے، مزید یہ کہ فیس بک ہرکس وناکس کو اظہار خیال کی آزاد کی کا پلیٹ فارم فراہم کرتا ہے، جس میں باطل عقا کد ونظریات والےلوگ کم زور اہلِ ایمان کے ایمان پرڈا کا ڈالنے کی کوشش کرتے ہیں، بلکہ اس کے لیے با قاعدہ منظم کا مبھی کرر ہے ہیں؛ اس لیے احتیاط اسی میں ہے کہ ایسے تالاب میں کودنے سے اجتناب کیا جائے جہاں خود کے ڈوبنے کا خد شہ ہو۔ ہاں! اگر کوئی شخص اپنے ایمان اور عقا کد میں اس قدر مضبوط ہو کہ دوسروں سے متاثر ہونے کے بجائے

بال:۱ مروق س آپ ایمان اور خط ندین ۱ ک مدر بط دو مروک ک ک کر دو مروک ک ک ک کر . \* ناظم مدرسه اسلامیه صفه للبنات وقارآباد، وخطیب مسجد نظام الدین سکندرآباد ماہنامہ السو بی جنوری <u>بابنہ او جنوری بابنہ او جنوری بابنہ او جنوری بابنہ او جنوری بابنہ او جنوری میں بابنہ او جنوری بابنہ او جنوری دور مسلمانوں کا مناسب دفاع کر سکتا ہوتو حدود شرع میں رہتے ہو نے فیس بک یا اس جیسا کوئی پلیٹ فارم استعال کرنے کی گنجائش ہوگی ۔ انٹر نیپٹ کا استعمال</u>

نیز کسی شدید ضرورت کے بغیر جان دار کی تصویر بنانا، تھنچوانا، یا استعمال کرنا ناجائز اور حرام ہے، اور اس طرح جان دارا شیاء کی تصاویر دیکھنا بھی جائز نہیں ہے، تصویر اگر عورت کی ہے یا اس میں کسی کا ستر واضح ہوتو اس میں بدنظری کا گناہ بھی ہوگا۔ اور اگر تصویر عورت کی نہ ہو، اور اس میں کسی کا ستر نظر نہ آر ہا ہولیکن دیکھ کر فرحت یا لذت محسوس ہوتو بھی ناجائز ہے کہ حرام چیز کو دیکھ کر خوش ہونا بھی ناجائز ہے، اسی لیے تصاویر کو تلف کر نے کا حکم ہے۔ البتہ اگر اراد ہے کہ بخیر اس پر نگاہ پڑ جائے تو اس میں حربی نہیں، لہذا فیس بک پر تصاویر لگانا یا قصد آ تصویر دیکھنا جائز ہے، نیز متعدد دینی، اخلاقی، اور شرعی مفا سد اور خرابیوں میں ابتلا کے قو کی امکان کی وجہ

اصلاحي مضامين

ہم کواسلاف سے کیانسبت روحانی ہے!

ازقلم : محدسلمان قاسم محبوب نگری\* امت مسلمه کاایک بڑا طبقه اس وقت دینی اعتبار سے جس زبوں حالی و بے راہ روی کا شکار ہے اور مجموعی طور پر جوتغافل ودین بیزاری نظرآ رہی ہے وہ بیان و کتابت سے باہر ہے کمیکن بالعموم وہ لوگ جو کسی بھی در ج میں خدمتِ دین سے منسلک دمنتسب ہیں اور کسی بھی نوعیت کے ملی اُمور میں مصروف بیمل ہیں ،اُن کو بھی اپنا محاسبہ کرے اس پر توجہ مرکوز کرنی ہے کہا پنی خدماتِ دینیہ کے ساتھ ساتھ شخصی زندگی میں علمی وعملی اور روحانی تر قی بھی ہوتی رہے ؛اس میں کوئی دورائے نہیں ہے کہ یہی وہ طبقہ ہے جواس وقت احیاءدین ،تجدیدا یمان ،تحفظ شريعت وتعليم كتاب وسنت كافريضه انحام دے رہاہے،اور ماانا عليه و اصحاب کی ترجمانی کررہاہے،اس *کوحدیث رسول سلیناتی ہم*یں" طائفۃ من امت<sub>ی</sub> ظاہرین علی الحق" کہا گیا ہے گویانب*ض ہ*ستی تپش **آما**دہ انہیں کے نور سے ہے، چناں جہ جب ہم اپنی زند گیوں کا پیش رَواسلاف وا کا بر کی سوانحات سے مواز انہ کرتے ہیں اوراپنے احوال کاان کی سیرت میں جائز ہ لیتے ہیں تو ایک طرح کا بونِ بعید اورطویل فاصلہ نظر آتا ہے،ایسا لگتاہے کہ ہم جس دینی خدمت سے وابستہ ہیں اسی پر قناعت کئے ہوئے ہیں اور اُسی کواپنی استعدادِ آخرت کے لیّے کا فی سجھتے ہیں،حالاں کہاس سے آگے بڑھ کراپنے دائر ہُمل کوا درمیدانِ کارکووسیع کرنے اوراس میں اپنے اکابر سااحتیاط وتقویٰ ملحوظ رکھنے کی فکربھی ضروری ہے؛ ہمارے اکابر کی زند گیاں فکر عقبیٰ، خوف آخرت، کثر ت سجود و تلاوت، استغناء وفنائیت ، عجز وانکسار اور بے نفسی سے معمور نظر آتی ہیں ، نیز ان کےا وقات اکثر علمی اشتغال اورعبادت وریاضت میں گزرتے متھے،اور روز بہ روز ان اعمال میں اضافہ ہوتا جا تاتھا،سب یونجی مصالح امت دمنافع دین میںصرف ہوتی تھی، وہ پوری احتیاط بر تنے بتھے کہ زندگی کا کوئی بھی لحظہ ذکر دشغل اور علم واکتساب سے خالی نہ گز رے حتیٰ کہ عمر کے آخری کھات میں جب کہ انسان کے ہوش وحواس باختہ اور عقل ماؤف ہوجاتی ہے،کوفت ومشقت کے مراحل سے وہ گز رر ہا ہوتا ہے تب بھی بیلوگ خدا سے لولگائے ہوئے یا علمی فکریے میں خود کوالجھائے ہوئے ہوتے تھے۔

33

یہ منصب بلند ملا جس کو مل گیا ہر مدعی کے واسطے دار و رسن کہاں **اکابرگی زندگیول کے درخشال پہلو:** 

امام الائمد قد و تناومولا نا حضرت امام عظم ابو حنیفة جہاں ایپ علم وفن کے تاجدار تصوبیں اعلیٰ درجہ کے شب گزار بھی تھے، حضرت امام ابو یوسف کا بیان ہے کہ میں ایک مرتبہ آپ کے ہمراہ چل رہا تھا کہ اچا نک میر ے کان میں آواز پڑی کہ ایک څخص دوسر ے آ دمی سے کہ رہاتھا: یو دیکھوا بو حنیفہ ہیں جو ساری رات نماز میں کھڑے رہ کر گزار دیتے ہیں، یحیٰی بن حمید حمانی ایپ والد کا بیان نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا: میں ابو حنیفہ ک صحبت میں چھ ماہ رہا، میں نے چھ ماہ میں کبھی نہیں دیکھا کہ انہوں نے فجر کے لیے مستقل وضو کیا ہو یعنی کر رات دہ عشاء کے وضو سے فجر کی نماز ادا کرتے تھے، قاسم بن معنی تھوا مام صاحب کے شاگر دہیں کہتے ہیں کہ ایک دات میں نے دیکھا کہ دوسر کی ایک تی میں دیکھی نہیں دیکھا کہ انہوں نے فجر کے لیے مستقل وضو کیا ہو یعنی ہر رات دہ عشاء کے وضو سے فجر کی نماز ادا کرتے تھے، قاسم بن معنی جو امام صاحب کے شاگر دہیں کہتے ہیں کہ ایک رات میں نے دیکھا کہ حضرت ساری رات ایک ہو گئی ہو گئی جو امام صاحب کے شاگر دہیں کہتے ہیں کہ ایک رات میں نے دیکھا کہ حضرت ساری رات ایک ہو گئی اللہ ایر !کس درجہ آخرت کا خوف ان بزرگوں پر طاری تھا۔ چھن سے معان تور کی گوفن حدیث میں جو علوشان حاصل ہے دہ ایل میں خونی نہ ہو ہوں ان کی عبادتوں کا حال یہ تھا کہ ملی بن فضیل کہتے ہیں کہ میں نہ حک حکم میں حضرت سفیان تو ری کو دیکھا کہ ہو کے تھی میں

نے اپنے طواف کے ساتوں چکر کمل کر لیے اور وہ مسلسل سجدے ہی میں پڑے رہے، حضرت عطاء خفّاف کا بیان ہے کہ میں جب بھی حضرت سفیان توریؓ سے ملاقات کرتا تو اُن کوفکر آخرت میں ڈوبا ہوا پاتا ، ان کے مصاحبین کہتے ہیں کہ جب ہم حضرت توریؓ کے پاس بیٹھتے توان کے خوف دفزع کود کیھ کراہیا محسوس ہوتا گو یا کہ ہم (جہنم کی ) آگ کے گھیرے میں ہیں۔

حضرت فضیل بن عیاض ؓ جن کی عبادت کے قصے بہت مشہور ہیں ، امام اعظم ؓ کے اجل تلامذہ میں سے گزرے ہیں ، ابراہیم بن اشعث کہتے ہیں کہ وہ اس قدر مغلوب الحال ہوا کرتے تھے کہ جب وہ اللّٰد کا ذکر کرتے یاان کے سامنے کوئی اللّٰد کا نام لیتا یا کسی آیت کی تلاوت ہی کردی جاتی توعظمت و ہیبت سے ان پر ایک طرح کا حزن و ملال چھا جا تا اور اس قدر روتے کے اطراف وا کناف کے لوگوں کو ان کی حالت پر ترس آ جا تا ، خود اِنہی کا بیان ہے کہ جب ہم فضیل بن عیاض ؓ کے ساتھ کسی جنازہ میں تشریف لے جاتے تو سارا راستہ لوگوں کو وعظ کرتے اور روتے جاتے ، اور ایسا ہے چین رہتے گو یا یہی ان کا وقتِ آخریں ہے ، میں سلسلہ قبر ستان تک جاری رہتا، جب قبر ستان چہنچتے تو فرطِغُم اور شدتِ حزن سے قبروں کے پیچ میٹھ جاتے پھر کھڑے ہوکر ایسی ایسی با تیں بتانے لگتے گویاوہ ابھی تمام احوال آخرت کا مشاہدہ کر کےلوٹے ہیں۔

حضرت عبداللہ بن ادریس جوامام مالک، عبداللہ بن مبارک، امام احمد بن صنبلؓ وغیرہ جیسے کبار علماء کے استادگز رے ہیں اور حضرت امام ابوحنیفہؓ نے خوشہ چیں تھے کہتے ہیں کہ جب ان کا آخری دفت تھا تو ان کی بیٹی رور ہی تھی تو انہوں اپنی بیٹی کوتسلی دیتے ہوئے کہا بیٹا! رومت، اس گھر کے چیت کے پنچ تیرے باپ نے چار ہزار مرتبہ قر آن شریف مکمل کیا ہے، بیتو اسلاف ہیں ہم ماضی قریب کے اپنے اکابر دیو بند کے احوال ہی کو دیکھ لیس کس قدر متو رع اور تقی تھے، حضرت گنا ہو ہی ہم ماضی قریب کے اپنے اکابر دیو بند کے احوال ہی کو میں رجال سازی کا جو کارنا مہ انجام دیا وہ حضرت ہی کا نصیبہ ہے، ایک مرتبہ حضرت تھا تو ان کی دور سے احمال کھ کر حضرت کو پیش کے تو جواب میں تحریر فرمایا "ہمیں تو اب تک بھی بے حالات نصیب نہیں

35

حضرت شیخ الحدیث مولا ناز کریاصاحبؓ مولا نامظہرصاحب نا نوتو گی بانی مظاہرعلوم سہار نپور کے بارے میں لکھتے ہیں کہ جب مولا نا کا کوئی عزیز آتا تو اس سے باتیں شروع کرتے آمد کے وقت گھڑی دیکھے لیتے اور واپسی پر گھڑی دیکھ کر حضرت کی کتاب میں ایک پر چہر کھار ہتا تھا اس پر تاریخ اور منٹوں کا اندراج فرما لیتے تھے اور ماہ کے ختم پر ان کو جمع فرما کر اگر نصف یوم سے کم ہوتا تو آ دھے یوم کی رخصت اور نصف یوم سے زائد ہوتا تو ایک یوم کی رخصت مدرسہ میں کھوادیتے بتھے البتہ کوئی فتو کی وغیرہ یو چھنے آتا تو اس کا اندراج نہیں فرماتے شھر، یوان اکابر کا احتیاط تھا۔

حضرت مولا نا منیر صاحب مہتم دارالعلوم دیو بند کا ایک مرتبہ مدرسہ کی روئیداد چھپوانے ڈھائی سوروپ لے کر دبلی کی جانب سفر ہوا کہ راستہ میں قم چوری ہوگئی تو کسی کو بتائے بغیر واپس آئے اور اپنی کسی زمین وغیرہ کو نچ کر پیسہ لیا اور روئیداد چھپوا کر لے آئے ، جب پچھ مدت کے بعد لوگوں کو پتا چلا تو حضرت گنگو ہی سے فتو کی طلب کیا حضرت نے جواباً تحریر فرمایا کہ مولا نا مین تھے، بغیر تعدی کے قم ہلاک ہوئی ہے لہذا ان پر کوئی تا وان نہیں ہے، لوگوں نے باصر ار قم واپس کرنی چاہی اور مولا نا گنگو ہی کا فتو کی بتایا تو کہا، اوہ ہو! مولو کی رشید احد نے فقہ میرے لیے ہی پڑھی ہے، ذرا اپنی چھاتی پر ہا تھ رکھ کر تو دیکھیں اگر ان کو ایں او تعد پیش آتا تو کیا وہ چھی دفتہ کا ند صورت نے جواباً تحریر فر مایا کہ مولا نا مین تھے، بغیر تعدی کے رقم ہلاک ہوئی ہے لہذا ان پر کوئی تا وان نہیں ہے، لوگوں نے باصر ار رقم واپس کرنی چاہی اور مولا نا گنگو ہی کا فتو کی بتایا تو کہا، اوہ ہو! مولو کی رشید احد نے فقہ میرے لیے ہی پڑھی ہے، ذرا اپنی چھاتی پر ہا تھ رکھ کر تو دیکھیں اگر ان کو ایں او تعد پیش آتا تو کیا وہ بھی رو پید کا ند صور کی ای مولو کی او لے جاؤ میں ہر گر پیسے واپس نہیں لوں گا، حضرت مولا نا الیا س صاحب کا ند صور کی آیک رات انتہائی ہے چین کے عالم میں ٹر کی رہ ہو کہ ہیو کی آئے کھو تی گی ہے اور ایک او کی میں مولو کو ہے رو ہیں تو آگر یو چھا کیا ہوا ہے؟ بتلا کیں میں کی روز سے بیو حالت دیکھر ہی ہوں کہ آپر اوں کو ہے تھر تو کی کو سے جانوں کو موں کو کے میں میں کی رو ہو ہو ہو کی تھر ہوں کہ تو کی کہ موں کہ تی



نہیں تو حضرت نے عجیب جواب دیا، کیا بتاؤں اگرتم کو دہ بات معلوم ہوجائے (جو مجھ پرسوار ہے ) تو جاگنے والےا یک نہیں ہیں دوہوجا نمیں گے۔

حضرت مولاناا شرف علی تھا نو کی تقوی کے تاجدار تھے، لکھا ہے کہ جب آخری عمر میں حضرت گنگو ہی ؓ نابینا ہوئے تو ان کے پاس آتے تو فور اُکہتے کہ انثرف علی آیا ہے اور جب جاتے تو کہتے انثرف علی رخصت چا ہتا ہے کیوں کہ ویسے چیکے سے جا کر بیٹھنا تجس کے مشاہد ہے، تشبہ بالمجسس بھی متجسس ہی ہے، آنے جانے کی اطلاع سے یہ فائدہ ہوتا ہے کہ شاید کوئی بات میر ے سامنے فرمانانہ چاہیں اور فرمانے لگیں، یہ وہ لوگ ہیں جو زندگی کے ہر شیعے میں اسوۂ حسنہ اور مثالی نمونہ چھوڑ کر گئے ہیں، لیکن ایسا لگتا ہے کہ بیس با تیں انہیں کے ساتھ زیرخاک

> تیری محفل بھی گئی، چاہنے والے بھی گئے شب کی آہیں بھی گئیں، صبح کے نالے بھی گئے دل تحقیے دے بھی گئے، اپنا صِلا لے بھی گئے؛ آ کے بیٹھے بھی نہ تھے اور نکالے بھی گئے آئے عُشّاق، گئے وعدہُ فردا لے کر؛ اب اُنھیں ڈھونڈ چراغِ رُخِ زیبا لے کر

آج کل جن لوگوں کو بھی باری تعالیٰ کی نظرا نتخاب کے بددولت اس کے مقدس دین کی خدمت اور نبی سالین ایپر کی لا کی ہو کی شریعت کے تحفظ کا موقع ملا ہے یہ یفیناً اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت ہے، یہ خصوصی فضل ہے جو اللہ نے اُن پر فر مایا ہے لیکن بہ شمول راقم جو اِن حروف کا اولین مخاطب ہے، مہتما م ہی حضرات کو اپنے تما م تر اُ مور میں اپنے اکابر واسلاف کو نمونہ واسوہ بنانے کی سعی کرنا چاہیئے اور ان کی زندگیوں سے ماخوذ وا قعات ، استشہادات ، تمثیلات و ملفو ظات ، ہمارے مواعظ و خطابات کا متدل اور مضامین و مقالات کا مغز ہوتے ہیں چن کے ذریعہ ہم اپنے ماتحتین و متعلقین کو تمل پر اُبھارتے ہیں وہ صفات چرہ ہو خور ہواتے ہیں چن کے ذریعہ ہم اپنے ماتحتین و متعلقین کو تمل پر اُبھارتے ہیں وہ صفات میدہ خود ہمارے لئے بھی مہمیز کا کا مردینا چاہیئے ، بالخصوص دہ تحل مزارتی ، امت کے تمام طبقات کو لے کے چلنے کا جذبہ ، ہر طبقے کے خدمات کو سرا ہے کا حوصلہ، اپنے کا م کا ان کے کام سے تقابل کرنے کے بجائے اُن کے کام میں معاون بنے کا انداز ، اور وہ اعتدالی مزان جو ہمارے اکابرد یو بند کا امنیاز کی وصف رہا ہے جو آئ بالکل نا پیر ہو تا جار کی کی میں کا کا مردینا



جمهوريت؛ پس منظرو پيش منظر

مفتی محمد نوید سیف حسامی ایڈ وو کیٹ ۱۹۹۰ء کی دہائی میں جن ممالک نے آزادی حاصل کی ان میں سب سے نمایاں نام ہندوستان کا ہے، بتیس لاکھ ساسی ہزار دوسو تریسٹھ (۲۹۳ ، ۸۷ ، ۲۹۳ ) مرابع کلو میٹر پر تچلیے اس وسیع و عریض ان گنت تہذیبوں ، ثقافتوں کے حامل ملک کاقومی اتحاد آزادی کے بعد سب سے بنیا دی ضرورت تھی ، ایک طرف نوابی ریاستیں این خود مختاریت چھوڑ کر ملک میں ضم ہور ہی تھیں تو دوسری طرف زبان اور علاقہ کی بنیاد پر علیحد گی لیند تر کیس جنم لے رہی تھیں ، برطانو کی استعاد آزادی کے بعد سب سے روانگی کی تیاری کر چکا تھا، انگریز نے ایس سے پہلے شاطرانہ منصوبہ بندی کے ساتھ ہندو سان سیٹ کر ملک سے روانگی کی تیاری کر چکا تھا، انگریز نے مطالبہ نے جلتے پر تیل کا کام کیا تھا، مذہبی منافرت کا یہ پودا ہر گذرتے دن کے ساتھ ایک تناور درخت کی شکل اختیار کر رہا تھا جس پر اگنے والے کانٹوں نے تقسیم کے فور ابعد دھرتی کو لہواہان کر نا شروع کردیا تھا، عین مکن تھا کہ برطانو کی حکومت سے اقتد ار کی منتقلی کے بعد ہندوستان ایک جنگل رات کا منونہ بن جاتا ، ضرورت تھی ایک تھی ایک ک

دستورکی تیاری کی اپنی ایک تاریخ ہے، پچپاس ممالک کے دسا تیر کے مطالعہ کے بعد تقریباً تین سال کے عرصہ میں چونسٹھ لا کھروپ کی لاگت سے تیار ہونے والے دنیا کے سب سے طویل دستور نے ایک عرصہ دراز تک اپنا فریضہ بخوبی انجام دیا ہے، اسی دستور نے جنوب بعید کے ٹامل افراد کو شال بعید کے لداخ کے باسیوں کے ساتھ تین ہزار چارسو کلومیٹر کی مسافت اور رنگ ، نسل، زبان، معا شرت اور تہذیب کے حد درجہ انتلافات کے باوجود قومیت اور وطنیت کے دھا کے میں پرو کر رکھا ہے، دستور ہند نے اپنے آپ کو کسی ند ہو حمایتی بنے یابالفاظ دیگر ملک کو کسی مخصوص مذہب کے رنگ میں رنگنے سے بچا کر رکھا لیکن ساتھ ہی ملک میں بسے والے مختلف مذاہب کے بیرد کا روں کو نہ صرف اپنے مذہب پر عمل کی اجازت دی بلکہ تر وتن واشاعت کی تھی کھلی

## 38

چھوٹ دی ہے،عبادت گا ہوں کی تغمیر، مذہبی کتب کی طبع ونشر، مذہبی درسگا ہوں کا قیام وغیرہ سارے امور مذہب کے تیک دستور کی لچک کوظاہر کرتے ہیں۔

مرکز اور ریاستوں کے درمیان اختیارات کی موزوں تقسیم بھی دستور ساز اسمبلی کا ایک بڑا کا رنامہ ہے، دستور کا بید حصد اگر چہ برطانو کی دستور سے متاثر ہے لیکن اسے ملکی حالات کے مطابق ڈھالا گیا ہے، اس طرز حکومت کو نیم وفاقی کہا جاتا ہے جہاں ریاستیں بھی اپنے کچھ اختیارات رکھتی ہیں، دستور کے ساتویں شیڈیول میں تین فہرستوں کے ذریعہ مرکز اور ریاستوں کے درمیان اختیارات بانٹے گئے ہیں جن میں پہلی اور دوسری فہرست بالتر تیب مرکز اور ریاست کے زیراختیار قابل قانون ساز کی امور کو بتاتی ہیں جبکہ تیسری فہرست میں مشترک امور رکھے گئے ہیں کہ ان میں قانون ساز کی کا مرکز اور ریاست دونوں کو اختیار رہے گا، دستور میں ریاستی اسمبلیوں کا دجود اور ریاست کی حد تک ان اسمبلیوں کی بالا دستی نے کافی حد تک جمہویت کے مزان کو باتی رکھا ہے۔

دستورکی ان اوران کے علاوہ کئی اوردیگر خوبیوں کے باوصف ہرگذرتے دن کے ساتھ اس کا اثر ورسوخ ماند پڑتا جارہا ہے، آزادی کے بعدد ستور کے ذریعہ اقتد ارمیں آنے والوں نے خود دستورکو پس پشت ڈالا ہے، دستورکی اہمیت کو کم یا ختم کرنے میں دستور کے نمائندے ہی آگے آگے نظر آتے ہیں، نتیجہ سے کہ ملک میں جمہوریت کی بقا خطرے میں پڑچکی ہے، جن اندیشوں کو سامنے رکھتے ہوئے آزادی کے بعد ملک کو جمہوریت دی گئی اور جن خدشات سے تحفظ کے لئے دستور وضع کیا گیا تھا وہ سجی خد شے اب حقیقت بن کر سامنے کھڑے ہیں، ریاستی حکومتیں مرکز کی جانب سے ریاستی معاملات میں غیر ضروری دخل اندازی کی وجہ سے ناراض ہیں تو روسری طرف مذہبی کشیدگی کی دیمک ملک کی سالمیت کو اندر سے کھو کھا کر رہی ہے، اقلیتوں کی جانوں اور املاک کے حفظ کا یقین دن بہدن کمزور پڑتا جارہا ہے، عبادت گا ہوں پر قیف پھر اس قبضہ کو عدلیہ کے ذریعہ جائز قرار دینے کی کوشش دستور کے پر نچچا ڑارارہی ہے۔

ہمارے دستور میں آپسی بھائی چارگی اوراتحا دکووہی حیثیت حاصل ہے جیسی انسانی جسم میں ریڑھ کی ہڑی کو، دستور کی تمہید کو جسے انگریز کی میں'' پری ایمبل'' کہتے ہیں ماہرین قانون کے مطابق اسے دستور کی روح مانا گیاہے، دستور میں تادم تحریر ۱۰ اتر میم ہو چکی ہیں لیکن ایسی کوئی ترمیم جو دستور کی روح کے مغائر ہوغیر دستور کی مانی جائے گی، مثلاً دستور کے آرٹیکل ۲۰ ۲ میں اگر چہ ملک کے رہنماؤں کو اس بات کی کوشش پر اجمار اگیا ہے کہ وہ ملک میں بسنے والے تمام شہریوں کے لئے کیساں قانون نافذ کریں لیکن ساتھ ہی آرٹیکل ۲۵ میں مذہبی آزاد کی کا حق بھی دیا گیا ہے، بید دونوں شقیں بظاہر آپس میں متعارض ہیں لیکن ماہرین نے بید درمیانی راہ نکالی ہے کہ دستور کے نفاذ میں اولین تر جیح بنیادی حقوق کو دی جائے گی ، اگر سی آرٹیکل پرعمل آ وری کی شکل میں دستور میں دیئے گئے کسی بنیادی حق پرضرب پڑ رہی ہے تو اس شق کو نافذ نہیں کیا جائے گا،نومبر ۲۰۱۹ء میں ایک معاملہ کی ساعت کرتے ہوئے سپر یم کورٹ کی پانچ رکنی نیچ نے بید خیال ظاہر کیا تھا کہ ' اگر ( دستور میں دیئے گئے ) بنیادی حقوق محفوظ نہ رہیں تو دستورا پنی اہمیت کھودے گا' ( دی ا کنا مک ٹا کمس)

دستور کا تحفظ آج وقت کی سب سے اہم ضرورت بن چکا ہے، جمہوریت کی حیات دستور کی حیات میں ہے، افسوس اس بات کانہیں کہ ہندوستان کا عام شہر کی دستور کی اہمیت سے ناوا قف اور نابلد ہے بلکہ افسوس اس بات کا ہے کہ ہندوستانی عوام کا دہ طبقہ جس نے آزادی کے بعد دستور کی شقوں سے اب تک سب سے زیادہ فائدہ اٹھایا ہے دہی دستور سے نا آشنا ہے، اس طبقہ کے معمرین کوتو خیر چھوڑ بیئے کہ انہوں نے عمر گذار کی ہے ان کے نوجوانوں کو دستور اور جمہوریت کی ہوا بھی چھو کرنہیں گذری ہے، دشمن نے بھی وار کرنے اور حملہ آور ہونے کے لئے یہی راہ چنی ہے، وہ دستور کو دستور کے ذریعہ ہی کا ٹ رہے ہیں، ڈھونڈ ڈھونڈ کر ایس شقیں تلاش کی جار ہی ہیں جودہ اپنے مفاد میں استعال کر سکیں اور کر بھی رہے ہیں۔

ہماری ذمہ داری تو بیتھی اس ملک میں جہاں ہمارے آباء نے آٹھ صدیوں پر مشتمل طویل پر امن حکمر انی کی وہاں نفاذِ اسلام کی کوششیں کرتے چہ جائیکہ ہم تحفظ اسلام بلکہ تحفظ جمہوریت میں بھی ناکام رہے ہیں، اس بات میں کوئی شبز ہیں کہ جمہوری طرز حکومت اسلامی طرز حکومت کا متبادل ہر گرز نہیں ہوسکتا اور نہ ہی مذہب اسلام کی بنیا دوں کاعلم رکھنے والا کبھی اس طرز پر راضی ہوسکتا ہے جہاں لوگ تو لے نہیں بلکہ صرف سر گنے جاتے ہیں، ساتھ ہی اس حقیقت سے بھی کوئی دانش مند محکز نہیں ہوسکتا ہے جہاں لوگ تو لے نہیں بلکہ صرف سر گنے جاتے ہیں، ہونے سے تو بچا جائے، دستور اور جمہوریت سے ہمیں یہی تو نتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ گنتی میں کم ہونے اور ہر دن بڑھتی ڈسمنی کے باوجود اب تک ہمیں وہ سار ے حقوق حاصل ہیں جو سی اور مذہب سے تعلق رکھنے والے شہری کو دیئے گئے ہیں، احیاء جمہوریت کی کوشش اس معنی کر قیچ و مذموم ہیں شار کی جب ان کو شرق کو اسے ہیں کہ

دستور وجمہوریت کے تعلق سے علم ومعلومات میں اضافہ، دستور میں دیئے اپنے حقوق کا حصول اوران کے تحفظ کی لڑائی نیز استحکام جمہوریت کے لئے کوشش کرنایا ایس کوششوں میں اپنا حصہ ڈالنایا کم از کم منفی نظریات کے ذریعہ ان کوششوں کو پست ہمت نہ کرنا ہماری اولین ترجیح ہونی چاہئے، ملک میں فسا دوبگاڑ کے خواہش مندا گر دستور کو بظاہر دستوری طریقوں سے اپنے مفاد میں ڈھال سکتے ہیں تو دستور کو دستور کی طریقوں سے بچایا بھی جا سکتا ہے۔

ہندوستان کا دستوراور یا مال ہوتی جمہوریت

از : مفتی احمد بیداللہ یا سرقائی \* جم دن ہمارے ملک کی آزادی اور جمہوری نظام کوتقر یبا 73 سال کلمل ہونے کو ہیں ، 26 جنوری بیدوہ تاریخ ہے جس دن ہمارے بز رگوں نے آزاد ہندو ستان کوایک جمہوری اور سیکولر نظام عطا کیا ، اس مضبوط نظام اور جمہوری اقدار کی بنا پر ہمارے ملک کود گرمما لک پر فو قیت اور برتر کی حاصل ہوئی اور ہمارا ملک پوری دنیا میں دوسری بڑ ی جمہوریت اور ڈیمو کر یک کنٹری کے طور پر سامنے آیا ؛ اس وجہ ہے کہ وطن عزیز کے باشندے متعدد مذا ہب کے بیروا در مختلف تہذیبوں کے امین ہیں ؛ یہاں بود ھا در جین مذہب کے بیر دکار ہیں تو وہیں ہندو اور سکھ مذہب کے مانے والے بھی ہیں ، یہاں اگر سیسے یہ نے نام لیوا ہیں تو وہیں مذہب کے بیر دکار ہیں تو وہیں ہندو اور سکھ مذہب کے ماہرین نے ہمارے ملک کوالیسے چن سے تشید دی جو گلہا کے رنگا رنگ سے آراستہ ہو، یا پھر ہمارا ملک دو آ ماہرین نے ممارے ملک کوالیسے چن سے تشید دی جو گلہا کے رنگا رنگ سے آراستہ ہو، یا پھر ہمارا ملک دو آسان کے مانند ہے جو مختلف قشم کے ستاروں سے جگر گار ہا ہو، چنا نچہ ضروری تھا کہ اس ملک کے مختلف النوع،

ذیل میں ہم مختصر طور پر ہندوستان کے آئین ورستور، دفعات اور قوانین کا تذکرہ کریں گے جو نہ صرف ہمارے ملک کی جمہوریت کی عکاس ہیں ؛ بلکہ جن کو رُو بیٹمل لانے کی صورت میں ملک کے ہر باشد ے کو باعزت زندگی گزارنے کا موقع ملے، جس میں ہر شہری کے لئے ساجی، معاشی، سیاسی انصاف، آزاد کی خیال، آزاد کی اظہار راے، آزاد کی عقیدہ ومذہب وعبادات، انفرادی تشخص، اور احترام کویقینی بنایا گیا، اور ملک کی سالمیت ویج بی کو قائم و دائم رکھا گیا، جو حقوق اس ملک نے ہر شہری کو عطا کیے ہیں ان میں سب سے پہلانمبر حق مساوات کا ہے۔

لغت میں مساوات کامعنی بکساں اور برابری کے ہیں بالخصوص حقوق،مراتب اورمواقع میں بکساں ہونا؛

چنانچہ ہندوستان کے آئین میں بیہ بات خاص طور پر مذکور ہے کہ اس ملک کے ہر شہری کو مساوی حقوق حاصل ہوں گے،آئینی اعتبار سےان میں کسی قشم کی اونچ نیچ اور اعلٰی وادنی کی کوئی تفریق نہیں ہوگی حقوق واختیارات میں کسی کوکسی پر فوقیت حاصل نہیں ہوگی، مٰہ ہی طور پر کوئی کسی سے بڑا نہیں ہوگا ، ذات یات، رنگ دنسل اور ہیدائش ومذہب کے لحاظ سے کوئی امتیازی سلوک نہیں ہوگا، چنانچہ بنیادی حقوق کے تحت دفعہ 14 اور 15 میں صاف لفظوں میں اس بات کا اعلان کیا گیا ہے کہ (1)مملکت محض مٰہ جب ، سل، ذات جنس، مقام پیدائش یا ان میں سے کسی کی بنا پر کسی شہری کے خلاف امتیاز نہیں برتے گی۔(2) کوئی شہری محض مذہب نسل، ذات، مقام پیدائش یاان میں سے کسی کی بنا پر (الف) دُ کانوں ، عام ریستوران ، ہوٹلوں یا عام تفریح گاہوں میں داخلہ کے لیے یا (ب) کلی یا جزوی طور سے ملکتی فنڈ سے قائم یا خلائق عامہ کے استعال کے لیے وقف کنووں، تالا بوں ، اشان گھاٹوں ،سڑکوں اور عام آمد ورفت کے مقامات کے استعال کے، نا قابل نہ ہوگا ، یا اس پر کوئی ذ مہداری یا یا بندی یا شرط نہ ہوگی۔ آئین ہندد فعہ 16 کے تحت سرکاری ملازمت کے لیے مساوی مواقع ہر شہری کو عطا کیے گئے۔(1) تمام شہریوں کے لیے مملکت کے تحت کسی عہدہ پر ملازمت یا تقرر سے متعلق مساوی موقع حاصل رہے گا۔(2) کوئی شہری محض مذہب ،نسل ، ذات ،جنس ،نسب ، مقام پیدائش ، بود و باش یا ان میں سے کسی کی بنا پرمملکت کے تحت کسی ملازمت یا عہدے کے لیے نہ تو نا قابل ہوگا اور نہ اس کےخلاف امتیاز برتا جائے گا۔(بھارت کا آئین)

آزادی انسان کی وہ بنیادی ضرورت ہےجس کے بغیر انسان کا میابی وکا مرانی کا تصور تک نہیں کر سکتا،

دراصل آزادی کی قدران قو مول کوہوتی ہے جواس نعمت سے محروم ہیں ؛ ہمارے بڑوں نے اس ملک کی آزادی کے لئے لیے عظیم قربانیاں دیں، جانوں کا نذرانہ پیش کیا ؛ لیکن برطانو کی استعار کے زیرانژ رہ کرغلاما نہ زندگی گزارنا کبھی قبول نہیں کیا، ان عظیم سرفر وشوں کی بنا پر ہمارا ملک آزادتو ہو گیا اور آئینی اعتبار سے ہم آزاد ہو گئے، آزاد کی رائے ، آزاد کی خیال، آزاد کی مذہب، آزاد کی تقریر وتح یر، اور آزاد کی تعلیم ، آزاد کی تجارت غرض ہر طرح کی آزاد کی عطا کی گئی، اس لیے کہ اختلاف رائے اور خیالات کے اظہار کاحق ہی کسی بھی جمہور کی معا شرے کے بنیا دی اصول ہیں، معلومات اور افکار کے آزاد انہ بہاؤ کے بغیر شہر یوں کے مابین دلاک پر منی تعلیم کن نہیں ہے، اس کے بغیر معاشرہ مزید تقسیم اور عدم روا دار کی اشکار ہوگا، اس لیے دستور ہند کی آئی ساز معاشرے نہیں ہے، اس کے بغیر معاشرہ مزید تقسیم اور عدم روا دار کی کا شکار ہوگا، اس لیے دستور ہند کی آئی ساز کھی تی نے بہاں کے باشدوں کا لحاظ کرتے ہوئے دفتہ 19 تا 22 میں لکھا ہے "مملکت کے تمام شہر یوں کو تا کی سے کہ حاصل ہوگا۔

(الف) مملکت کے ہرایک حصہ میں تقریر اور اظہار کی آزادی کا۔ (ب) امن پیند طریقے سے اور بغیر ہتھیا رکے جمع ہونے کا۔ (ج) انجمنیں یا یونین قائم کرنے کا۔ (د) بھارت کے سارے علاقے میں آزادانہ نقل و

> حرکت کرنے کا۔ (ھ)بھارت کے کسی بھی جھے میں بودوباش کرنے اوربس جانے کا۔ (و)کسی پیشے کے اختیارکرنے پاکسی کا م دھندے، تجارت یا کاروبارچلانے کا۔

لیکن افسوس که پھر عوام کو آزادی رائے ، آزادی خیال حاصل نہیں ہے، آج جمہوریت آ مریت کا شاخسانہ بن گئی ہے، اگر کوئی کھل کر آواز اٹھا تا ہے یا آ مریت کے خلاف قلم اور میڈیا کا استعال کر کے جمہوری حق استعال کرتا ہے، قوم وملت کی صحیح نمائندگی کرتا ہے، حکومت کی غلط پالیسیوں پر نفذ کرتا ہے، مجرم لیڈروں سے کھل کر سوال کرتا ہے تو اس کو پس زنداں ڈھکیل دیا جاتا ہے، عوامی سطح پر جمع ہوکر اجلاس کرنا، حکومت کی غلط پالیسیوں کا تذکرہ کرنا، ہتھیا رکے بغیر احتجاج کرنا تھی آج ایک جرم بن گیا ہے، احتجاجی مظاہرہ کرنے والوں پر نظر رکھ کر کچھ دنوں بعد گرفتا رکر کے ان کو بدترین سزائیں دی جاتی ہے، سی سب جمہوریت کے نام پر آمریت کو مسلط کرنا ہے۔

مذہب کی آزادی کاحق:

مذہب کے معاطم میں انسان نہایت حساس ہوتا ہے، دینی ومذہبی آ زادی ایک ایسا جذباتی مسلہ ہے جس پرکوئی سمجھوتانہیں ہوسکتا، جب کبھی کسی حاکم اور بادشاہ نے اس مذہبی آ زادی پر روک لگانے کی کوشش کی تواس کا تختہ حکومت الٹ دیا گیا، ان کی تاریخ تبدیل کردی گئی، بلکہ ہندوستان کی اس زرخیز زمین ہے آ زادی کی جوآ واز ہمارے اکابر نے بلند کی تقلی اس کا ایک اہم مقصد سیجھی تھا کہ مسلمان یہاں سکون واطمینان کے ساتھ اسلام پرعمل پیرا ہو سکیں، دوسرے مذاہب وادیان کی قدر دانی کے ساتھ ، ظلم و جبر کے بغیر آئینی حق کے ساتھ اپنے مذہب کی تبلیخ کر سکیں، ہندوستانی مسلمانوں کی سب سے بڑی تنظیم جعیۃ علماء ہند کی میہ تجویز پر نظر ڈالیں تو معلوم ہوگا کہ آزادی کے حصول کہ غرض کیاتھی: (الف) ہمارانصب العین آزادی کامل ہے۔

(ب) طِنی آ زادی میں مسلمان آ زادہوں گے۔ان کا مذہب آ زادہوگا۔مسلم کلچراور تہذیب آ زادہوگی۔ وہ کسی ایسے آئین کوقبول نہ کریں گے،جس کی بنیادایی آ زادی پر نہ رکھی گئی ہو۔

(ج) جمعیة علماء ہند کے نز دیک ہندوستان کے آزاد صوبوں کا سیاسی وفاق ضروری اور مفید ہے، مگر ایسا وفاق اور ایسی مرکزیت جس میں اپنی مخصوص تہذیب و ثقافت کی مالک نوکر وڑ نفوس پر مشتمل مسلمان قوم کسی عدد کی اکثریت کے رحم وکرم پر زندگی بسر کرنے پر مجبور ہوا یک لحمہ کے لیے بھی گوارا نہ ہوگی، یعنی مرکز کی تشکیل ایسے اصولوں پر ہونی ضروری ہے کہ مسلمان اپنی مذہبی، سیاسی اور تہذیبی آزادی کی طرف سے مطمئن ہوں۔ (جمیع علاء کیا ہے، صرحار) مزید کلھا ہے کہ "ہم آزاد ہندوستان سے وہ آزاد ہندوستان مراد لیتے ہیں جس میں مسلمانوں کا مذہب ان کی اسلامی تہذیب اور قومی خصوصیات آزاد ہوں، مسلمان جو اگر یہ کی طرف سے مطمئن ہوں۔ سلمانوں کا مذہب ان کی اسلامی تہذیب اور قومی خصوصیات آزاد ہوں، مسلمان جو انگریز کی غلامی سے آزادی سامل کرنے کے لیے بیش بہا اور شاندار قربانیاں پیش کریں گے ان کی نسبت ہندو کی غلامی قبول کرنے کے تصور

پھر دستور ساز کمیٹی نے اس کا لحاظ رکھا حتی کہ مذہبی آزادی کے سلسلے میں قانون میں تبدیلی کے حق سے آئندہ حکومتوں کوروکا اور اس قانون کو محفوظ رکھنے کے سلسلے میں کہا گیا کہ "کسی معاشی ، مالیاتی ، سیاسی یا در گر خیر مذہبی *سرگرمی کو، جس کا تعلق مذہبی عمل سے ہوسکتا ہو، منفبط کر*ے یا اس پر پابندی لگا کے "اس کے بعد ملک کے باشدوں کو وہ تمام حقوق عطا ہوئے جن کا مطالبہ کیا گیا تھا، چنا نچہ آئیں کی دفعہ 25 میں کہا گیا ہے۔ "(1) امن باشدوں کو وہ تمام حقوق عطا ہوئے جن کا مطالبہ کیا گیا تھا، چنا نچہ آئیں کی دفعہ 25 میں کہا گیا ہے۔ "(1) امن باشدوں کو وہ تمام حقوق عطا ہوئے جن کا مطالبہ کیا گیا تھا، چنا نچہ آئیں کی دفعہ 25 میں کہا گیا ہے۔ "(1) امن عامہ، اخلاق عامہ، حقوق عطا ہوئے جن کا مطالبہ کیا گیا تھا، چنا نچہ آئیں کی دفعہ 25 میں کہا گیا ہے۔ "(1) امن عامہ، اخلاق عامہ، صحت عامہ اور اس حصد کی دیگر توضیحات کے تابع تمام اشخاص کو آزادی ضمیر اور آزادی سے معامہ، اخلاق عامہ، حقوق عطا ہوئے جن کا مطالبہ کیا گیا تھا، چنا نچہ آئیں کی دفعہ 25 میں کہا گیا ہے۔ "(1) امن عامہ، اخلاق عامہ، صحت عامہ اور اس حصد کی دیگر توضیحات کے تابع تمام اشخاص کو آزادی ضمیر اور آزادی سے مامہ، اخلاق عامہ، صحت عامہ اور اس کی تبیخ کرنے کا مساوی حق تی تمام اشخاص کو آزادی تند ہی تعلیم علیم اور نے ہیں جار ہے میں آزادی دی گئی لیکن افسوس کہ آن مذہبی آزادی کی کر اور اس کی تبیخ کر نے کا مساوی حق ہوں کہ تی ہوئی کر دیا گیا، نیز مذہبی تی تر ہوئی تک کر دیا گیا ہو تمان کی تو تھا ہوں ہیں نامکن بن گیا، اس ملک کی سب سے بڑی اقلیت کا ( Lynching آزادی سے مذہبی تشدد کے ذریع استحصال کیا گیا، نیز مذہبی شعائر پر روک لگانے کا سلسلہ تھنے کا نام ( Lynching کی تھائر پر دوک لگانے کا سلسلہ تھنے کا نام کا تھی خوں کا خالی کی سب سے بڑی اقلیں کی میں میں میں تھی کی کی سلیک کی سب سے بڑی السلہ تھنے کا نام کا تا م

نہیں لیتا ، مسلم پرسنل لا میں مداخلت کی برابر جاری ہے ، طلاق ثلاثہ، LOVE جہاد، گھر واپسی ، سور یہ نمسکار، وندے ماتر م، گا وَذبیحہ کے نام پراس ملک کوز عفرانی رنگ میں رگنے کی ہرممکن کوششیں کی جاری ہیں ، غنڈ ہ گردی اور لاقا نونیت سر عام ہور بی ہے، اور جمہوریت کے دعو یدار مجر مانہ خاموش و بے حسی بلکہ چیثم نیوش سے کام لے رہے ہیں یہ سب آئین کی خلاف ورز کی اور آمریت کی علامات ہیں۔ **ثقافتی اور لیمی حقوق** 

اس ملک کی آئین ساز کمیٹی نے یہاں کے تمام باشدوں کو یکساں تعلیمی حقوق فراہم کیے اپنی تہذیب وثقافت کی حفاظت تعلیم اور تعلم کے حصول میں آزادانہ طور پر ہر شہری کو مساوی حق دیا، چنا نچر آئین کے دفعہ 29 کے تحت موجود ہے کہ "بھارت کے علاقہ میں یا اس کے کسی حصہ میں رہنے والے شہر یوں کے کسی طبقہ کو، جس کی اپنی الگ جداگا نہ زبان، رہم الخط یا ثقافت ہو، اس کو تحفوظ رکھنے کا حق ہوگا" نیز دستور نے دفعہ 30 کے تحت بی حق مجلی دیا کہ تمام الخلیتوں کو، خواہ وہ فد ہو، اس کو تحفوظ رکھنے کا حق ہوگا" نیز دستور نے دفعہ 30 کے تحت بی ت محلی دیا کہ تمام الحلیت رہم الخط یا ثقافت ہو، اس کو تحفوظ رکھنے کا حق ہوگا" نیز دستور نے دفعہ 30 کے تحت بی تع محلی دیا کہ تمام الحلیت کی خواہ وہ فد ہوں کی بنا پر ہوں یا زبان کی، اپنی پند کے تعلیمی ادار سے قائم کر نے اور ان کا انتظام کرنے کا حق ہوگا" جس کی بنیاد پر اس ملک میں تعلیمی و تربیتی مراکز، ہزار ہا مدارس، پر ائیو بیٹ اسکولز اور کا لیجز وجود میں آئے، اور ملت کو پڑ صے لکھا چھے شہری حاصل ہوئے، حب الوطنی سے سرشار لاکھوں مدارس کے نوضلاء نے پڑامن طریقے اور جمہوری و آئین حق کا ستعمال کرتے ہوئے اس ملک کو آگے بڑھانے اور تعلیمی سطح پر اعلی معیار تائم کرنے کی تمام ترسعی کی ، لیکن افسوس کہ جد ید تعلیمی پالیسی کے نام پر مذہبی تعلیم کو ختم کر دیا جار ہا میں معیار قائم کرنے کی تمام ترسعی کی ، لیکن افسوس کہ جد ید تعلیمی پالیسی کے نام پر مذہبی تعلیم کو ختم کر دیا جار ہا ملک نے ہرشری پر تھو پا جار ہا ہے، گیتا اور رامائن کی تعلیم کالز و م کیا جار ہا ہے، بر ہمنی تہذیب و شتا فت کو ملک نے ہرشری پر تھو پا جار ہا ہے، سیسر اسر جمہور یت کے خلاف اور غلط مرزعل ہے، آئی جمبور یت خطر ے میں ملک کے ہر شہری پر تھو پا جار ہا ہے، سی اسر سر کی طرف ملک کو ڈھلیل رہے ہیں، اقلیتوں اور خاص کر مسلمانوں کو ہر شان نہ بنا با حار ہا ہے۔

26 رجنوری یوم جمہور بیکوعوام کوئی سنجیدہ اقدام کرے، جمہوریت کی حفاظت کی فکر کرے، ہمیشہ اپنے ووٹ کاضحیح استعال کرے، اپنی نسلوں کو آزادی کاضحیح معنیٰ ومفہوم سمجھائے، اعلی تعلیم اعلی مقاصد کے حصول کے لئے دلوانے کی کوشش کرے، اس ملک کی آزادی میں ہمارے اکابر واسلاف کی لازوال اور انمٹ قربانیوں کا تذکرہ کرے، اس ملک کی ضحیح تاریخ کووا شگاف کرے، نئی نسل کوجشن آزادی کا گیت پڑھانے کے ساتھ ساتھ آزادی کے اصل مقصد سے بھی روشاس کرائیں، ورنہ تو پھر آئندہ کے حالات اور اس ملک میں اقلیتوں کا اتنا تھم بیر نظر آرہا ہے کہ ....بس خدا ہچائے۔ آمین



افادات إكابر

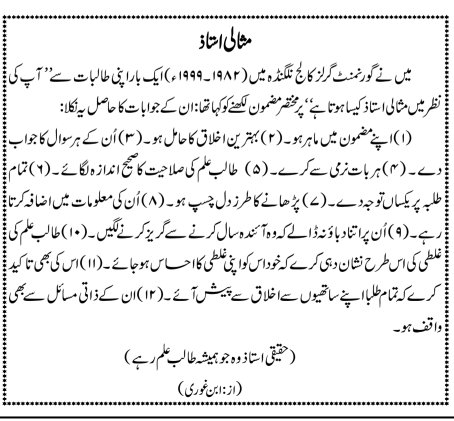
اکابر کی چندزریں نصائح

تر تيب و پي<sup>ني</sup>كش: حضرت مولا نامفق محمد ارشدصا حب مدخل<sup>ي</sup> **لتعليم و تدريس چيور كراوراد واشغال يس مصروف ہوناصحيح نہيں** فقيدانفس حضرت مولا نارشيدا حمد صاحب گنگوہى نوراللہ مرقدہ ڈكى اپنے ايك متعلق كوتر بيتى نصيحت! مولوى منہان الدين صاحب مد فيوشہم ! السلام عليكم ورحمة اللہ و بركانة!

بندہ بعافیت ہے،تمہارا خطآیا، حال معلوم ہوا،مکر ما! آ دمی کا ایک قلب ہےاورا یک کا مکوہی بخو بی انجام د ے سکتا ہے، دوکا میتبائن جمع نہیں ہو سکتے ، درس میں شغل بہ غیر ہےاور رات دن طلبہاور مستفیضو ں کے ساتھ اختلاط اورمضامین علمی میں تفکر اورتر در دہوتا ہے اور شغل کیسوئی اورفراغ ازغیر ۔اورسب تخیلات کارفع ، پھر بید دو کام کس طرح جمع ہو سکتے ہیں، کہ علم فرض اور اعلیٰ اشتغال اور نیابت فخر عالم علیہ الصلو ۃ والسلام کی ہے، مقدم اور ضروري جان كرآب اس ميں مشغول رہيں اور اس كى تعليم كوفرض اور وصيت فخر عالم عليہ الصلو ۃ والسلام كى يقين کریں، (اس پر) کاربند (رہیں)،اورسب اوقات اپنے اس میں صرف کرتے رہیں، یہ خیال استغراق کا بھی ایک وسوسہ شیطانی ہے، کہ علم سے روک کر آپ کوایک کا م<sup>لف</sup>ل وزائد (میں ) لگانا چاہتا ہے، جب تم مستغرق ہوئے کسی کو کس طرح تعلیم وتدریس کرو گے؟ پس فقیہ و احدا ُشد علی الشیطان من الف عابد کودیکھو اوراس خیال سے باز رہو، اس واسطے ہی شغل کر ناطالب علم کو و مدرس کو بند ہ جا ئزنہیں جا نتا اور ہمیشہ بیعت وشغل ے انکار کرتا ہے، وہی امرآ پکو پیش کیا، پس اب <sup>ج</sup>س قدر ذکر اور شغل بدون حرج تدریس ہو سکے کرلیا کر داور فکرالیی خلوت اور استغراق کا ہرگز مت کرنا، کہ بیدوسوسہ ہے اورکسی کے کہنے سننے سے تمام عمر کی محنت کو ۔ کر ہلم ہے۔رائیگاںمت کرنااور ججت اللہ اپنے او پر قائم کر کے معصیت میں مبتلامت ہونااور جورو بچے کو چھوڑ کر بخیال درویشی نکلو گے توفر دا( کل ) قیامت کوحقوق العباد کا کیابند و بست اور جواب دو گے؟ اور جوتعلیم درس کو چھوڑ کر نفع متعدی کوترک اور نفع لا زم کی تحصیل میں جوہنوز موہوم ہے۔مشغول ہو گے تو فخر عالم سلانی آیا ہم کو کیا جواب دو گے کہ

\* مهتم مدرسه جامعة الابراز تجعيز می مظفرنگر، یو پی

فرمات بین "بلغوا عني و لو آیة (الحدیث)، فلیبلغ الشاهد الغائب (الحدیث) اور دیگر احادیث، که جس میں تبلیخ کوفرض اورعکم کوواجب وعده شغل اورعبا دت فرض اس کوفر مایا ہے اور شغل وتصوف دریاضت که ادب ومستحب ہے، اس میں منہمک ہو کر فرض کوترک کر کے کیا نفع حاصل کر و گے، بجز مطالبہ عبا داور شارع علیہ السلام کے، لیس زنہار زنہار کسی درویش قاطع علائق غافل از فن درس ( ہرگز ہرگز کسی درولیش، تارک الد نیا فن درس سے فِکْرکود کی کر اور اس کے واردات ( قبلی احوال ) کو بزعم خود پسند مرخ ( راج اور پسندید ید ) بنا کر اپنے فرض منصب کوترک مت کرنا اور اپنے کا م کوکسی درجہ تقیر اور کم جان کر دوسر فن کو ۔۔۔ کہ فی الواقع بمرا تب کم تعلیم علم سے ہے میں اور اس کے واردات ( قبلی احوال ) کو بزعم خود پسند مرخ ( راج اور پسندید ہ) بنا کر اپنے فرض منصب کوترک مت کرنا اور اپنے کا م کوکسی درجہ تقیر اور کم جان کر دوسر فن کو ۔۔۔ کہ فی الواقع بمرا تب کم تعلیم علم سے ہے۔ میں اور اپنے کا م کوکسی درجہ تقیر اور کم جان کر دوسر فن کو۔۔۔ کہ فی الواقع بمرا تب کم تعلیم علم سے ہو کر مت کرنا اور اپنے کا م کوکسی درجہ تقیر اور کم جان کر دوسر فن کو۔۔۔ کہ فی الواقع بمرا تب کم تعلیم علم سے ہو کر اور اس کو کی درجہ تقیر اور کم جان کر دوسر فن کو۔۔۔ کہ فی الواقع بمرا تب کم تعلیم علم سے ہو کہ ہر طبع جدا ہے، کسی کو منا سبت شغل سے ہوتی ہوتی اس کو اثر کا مل ہوتا ہے اور جو تو پوتی تو با وجود کم ہ میں معدر ہو حاصل نہیں ہوتا، تو نفع معتد بہ حاصل کو نفع موہوم کے واسط ضائے کو ترک کرتے ہو؟ بہر حال یہ سب وسو سہ ہو تو بی کر واور تعلیم دین میں خوب سعی کر واور شخل قدر ہے قلی کر تے ہوتی تو با وجود کم ہ مود ہو فقط ۔ ( جمور کاں میں ۲۵ ایں ۲۱) (منقول از با قیات قادی رشیدی ۲۵ میں ۲۷)





افادات إكابر

مدارس اسلام یه عربیه کی اہمیت

حکیم الامت حضرت مولا نااشرف علی تھانو می رحمہاللدفر ماتے ہیں: .

''اس میں ذرہ برابر شبنہیں کہاس وقت علوم دینیہ کے مدارس کا وجود مسلمانوں کے لئے ایسی بڑی نعمت ہے کہاس سے فوق متصور نہیں۔ دینا میں اگر اسلام کے بقاء کی کو کی صورت ہے تو بیدارس ہیں کیوں کہ اسلام نام ہے خاص اعمال وعقائد کا جس میں دیانت ، معاملت و معاشرت اور اخلاق سب داخل ہیں ، اور ظاہر ہے کہ کمل موقوف ہے علم پر ، علوم دینیہ کی بقاء ہر چند کہ فی نفسہ مدارس پر موقوف نہیں مگر حالات وقت کے اعتبار سے ضرور مدارس پر موقوف ہے' ۔

مفکر اسلام حضرت مولا ناسیدا بو<sup>لک</sup>سن علی ندوی رحمه اللّدفر ماتے ہیں:

''جب ہندوستان میں حکومتِ مغلیہ کا چراغ گل ہو گیا اور مسلمانوں کا سیاسی قلعہ اُن کے ہاتھوں سے نگل گیا تو ہالغ نظر اورصاحب فر است علماء نے جابہ جا اسلام کی شریعت و تہذیب کے قلیح تعمیر کر دیئے ، انہی قلعوں کا نام'' عربی مدارس'' ہے اور آج اسلامی شریعت و تہذیب انہی قلعوں میں پناہ گزیں ہے ، اور اس کی ساری قوت واستحکام انہی قلعوں پر موقوف ہے' ۔ ( اسلام کے قلیے: ۱۷)

حکیم الاسلام حضرت قاری محمد طیب صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

''سیرت دوچیزوں سے بنتی ہے،قوت علم قوت ِ اخلاق ، ان ،ی دونوں قو توں سے آ دمی تمام مخلوقات پر فائق ہوتا ہے، پس مدارس دینیہ ان ،ی دوچیزوں کو پیدا کرنے کے لئے قائم کیے گئے ہیں اگر بیدارس دینیہ نہ ہوں تو انسانیت دنیا ہے ختم ہوجائے گی۔کالجوں اوریو نیورسٹیوں میں لاکھوں روپیخرچ ہوتے ہیں کیکن وہاں انسانیت نہیں سکھائی جاتی صرف صورتِ انسانی بنائی جاتی ہے؛ لیکن اِن ٹوٹے پھوٹے مکانوں میں جن کا نام ''مدرسہ اور خانقاہ' ہے، حقیقت ِ انسانیت سکھائی جاتی ہے اس لیے علم دین کا سکھونا ہر سلمان مرداور عورت پر فرض کیا گیا ہے۔'' (بہ شکر یہ ہوں ہوں ہوں اس کے علم کی خصوصی اشاعت'' تحفظ مدارس نمبز' اکتوبر، نومبر، ڈیمبر ۲۰۱۲



نقذ وتبصره

نْعَرْضَى الْحَدْثَةُ الْمُ

نام كتاب: فضائل اخلاق واخلاص قیمت: -/+۷رو یخ مولف: ابن غوري صفحات: ۲۴ تبصره نگار: مولا نامفق حبيب الرحمن صاحب قاسمى (استاذ اداره اشرف العلوم حيدرآباد) ایک انسان دوسرے انسان کے اخلاق سے بہت متاثر ہوتا ہے، اسی لئے ہرمذہب میں اچھے اخلاق اختیار کرنے پرزوردیا گیا ہے، اسلام میں تواخلاص اور اخلاق کی بہت زیادہ تا کیر آئی ہے، اور خودصا حب اسلام سَلَىٰ اللهِ معلم اخلاق بين، چناں چہ حدیث شریف میں ہے کہ انہا بعثت لاتمہ مکار م الاخلاق کہ میں ا خلاق کی مبند یوں کی تکمیل کے لئے بھیجا گیا ہوں ،اورعبادتوں میں اخلاص کولا زم قرار دیا گیاہے ، چناں حیار شاد ربانی ہے وما امروا الال يعبدوالله مخلصين له الدين الله كى طرف سے علم ديا گيا ہے كه اس كى عبادت اخلاص کے ساتھ کی جائے ،اس کے علاوہ بہت ہی آیات واحادیث میں اخلاص کا حکم دیا گیا ہے۔اخلاق اور اخلاص کی اس اہمیت کے باوجود ہم مسلمانوں میں دونوں کی پستی بھی بہت ہے، اس لئے علماء کرام نے ہر زمانہ میں حیصو ٹی بڑی کتابیں اخلاق اورا خلاص کے فضائل وخوبیوں کے عنوان سے کھی ہیں ، اسی سلسلے کا ایک مختصر مگر جامع رسالہ حیدرآباد کے صاحب دل اور اہل اللہ کے صحبت یافتہ بزرگ محتر م جناب این غوری صاحب زید مجدۂ نے آج ے تقریباً ۲<sup>۰</sup>۲ سال قبل ککھاہے،جس کا چھٹواں ایڈیشن شائع کیا گیاہے بید سالہ حضرت شیخ الحدیث مولا نا زکریا صاحبؓ کی کتاب فضائل اعمال سے انتخاب کر کے تالیف کیا گیا ہے اور حضرت شیخ سے کی اجازت سے شائع کیا گیا ہے جس میں مستنداحادیث ووا قعات بیان کئے گئے ہیں۔

اس رسالہ سے فائدہ اُٹھانے کے لئے اُسے ہر گھراور ہرمجلس میں پڑ ھاجائے تا کہ ہر چھوٹے بڑےا پنے اعمال میں اخلاص اورا پنے اخلاق درست کر سکیں ، بجاطور پر بیر سالہ ' از دل خیز د بر دل ریز دُ ' کا مصداق ہے ، اور ''بہ قامت کہہ تر بہ قیمت بہتر'' کانمونہ ہے ۔اللہ تعالیٰ مؤلف کوصحت وسلامتی سے رکھے اوران کی اس کا وش کو قارئین کے لئے نفع بخش بنائے اورا پنی بارگاہ میں شرف قبولیت عطافر مائے ۔ آمین یارب العالمین



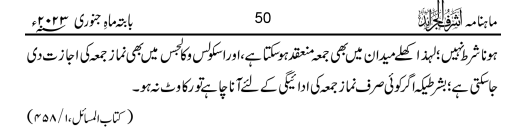
فقهوفتاوك

آپ کے شرعی مسائل

از:مفق محدند يم الدين قاسمي\*

ما تینار میٹی اسکولس میں نماز جمعہ کا حکم سوال : آج کل ریاست تلنگانہ کی جانب سے چلائے جانے والے ہائی اسکولس اور کالجس جو تلنگانہ ما ئینار بیٹی ریسیٹر ینشل اسکولس (TMRS) کے نام سے مشہور ہیں ، اس میں مسلم طلباء کی اکثریت ہے ، اور اکثر و بیشتر طلباء بالغ و مکلف ہوتے ہیں ، جن کی تعداد دو ہزار سے بھی متجاوز ہوتی ہے ، جو محلے اور آبادی سے باہر ہوتے ہیں ، اور اندرون احاطہ میں کسی غیر متعلقہ افر ادکو آنے کی اجازت نہیں رہتی ، اور اولیائے طلبہ بھی براجازت آسکتے ہیں ، اور اندرون احاطہ میں کسی غیر متعلقہ افر ادکو آنے کی اجازت نہیں رہتی ، اور اولیائے طلبہ بھی براجازت میں میں ، اور ان کالجوں واسکولس میں نما نے جمعہ کمل اہتمام کے ساتھ پڑھائی جاتی ہے ۔ دریافت طلب امر یہ ہے کہ کیا ایسے کالجس واسکولس جہاں اذن عام نہ ہو، غیر آباد علاقے میں ہوں ، اور نہ یہ وقتہ نماز کے لئے اذان دی جاتی ہو، اور نہ ہی با ضابطہ سجد ہو، تو نماز جمعہ کا انعقاد کر نا جائز ہے یا نہیں؟ نیز شہر و آبادی والے اسکولس اور خارج شہروالے اسکولس کے لئے احکام میں پڑھوئی تھا دکر نا جائز ہے یا نہیں؟ نیز شہر و آبادی والے اسکولس اور

جواب : مذکورہ بالاصورت میں وہ کالجس واسکولس جو بڑے شہروں میں ہیں ، ان میں نماز جمعدا پنی شرائط کے ساتھ منعقد کی جارہی ہے تو درست ہے ؛ البتہ مسجد میں نماز جعد کی ادائیگی افضل ہوگی ۔ اور وہ اسکولس جو دیہات یا قصبات میں یا ان سے ملحق علاقوں میں واقع ہیں اور اس دیہات یا قصبہ کی آباد کی ڈھائی تین ہزار کے قریب ہوتو ایسے اسکولس میں نماز جمعہ کا انعقاد درست اور صحیح ہے ؛ البتہ مسجد میں ادائیگی افضل ہے ۔ اور وہ اسکولس وکالجس جوچھوٹے دیہات میں ہوں یا ایسے علاقے میں ہوں جہاں آس پا سکوئی آباد کی نہ ہووہاں جعد کی شرائط نہ ہونے کی وجہ سے جمعہ محین ہوں یا ایسے علاقے میں ہوں جہاں آس پا سکوئی آباد کی نہ ہووہاں جمعہ جائے ۔ رہی بات ان اسکولس میں لرذن عام کے نہ ہونے کی تو بیا ذن عام کا نہ ہونا بیا نظامی مصلحت کی بناء پر



**طلاق کے بعد بچ کس کو ملے گا؟** سوال: اگر کسی نے اپنی بیوی کوطلاق دیدی تو بچ کس کے پاس رہے گا؛ماں کے پاس یاباپ کے پاس؟ جواب: بچ کور کھنے کاحق (حق پر ورش) ماں کو حاصل ہے،لڑ کا ہوتو سات سال اورلڑ کی ہوتو بالغ ہونے تک اور بچوں کے اخراجات باپ کے ذمہ لا زم ہیں۔( فاد کی قاسمیہ،۱۱/۱۲۱) **غیر مسلم کے ساتھ رہ کر بیچ ہوجاتے قوان کا نسب** 

سوال: ایک مسلمان لڑکی، غیر مسلم لڑ کے ساتھ فرار ہو کر کچھ سال تک اسی کے ساتھ رہی اور تین بیچ بھی ہوئے اب وہ لڑ کا اسلام قبول کرتا ہے تو معلوم بیکرنا ہے کہ جو بیچ اس مسلم لڑکی کے غیر مسلم سے کفر کی حالت میں ہوئے ، ان بچوں کا نسب اس لڑکے سے ثابت ہو گایا نہیں؟ اور بیا س لڑکے کے وارث ہوں گے یا نہیں؟ جواب : مسلم لڑکی کو اس لڑکے سے ثابت ہو گایا نہیں؟ اور بیا س لڑکے کے وارث ہوں گے یا نہیں؟ سے ایمان قبول کرنے کے بعد ثابت نہیں ہو گا؛ بلکہ بیسب بیچ ولد الزنا شار ہوں گے، اور نہ ہی بیے اس

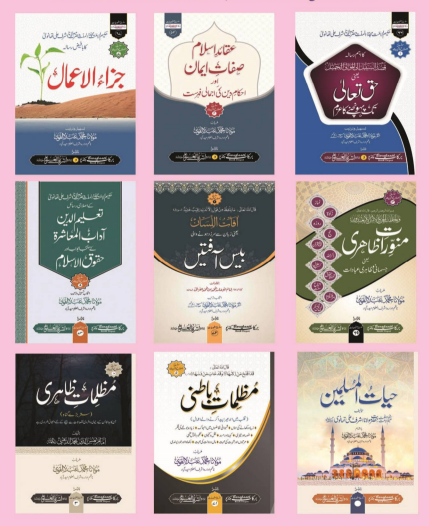
رجب کے کونڈول کی شرعی حیثیت

سوال: کونڈ وں کی کیاصل ہے؟ ان کا کرنا باعثِ ثواب یا گناہ؟

جواب: رجب میں کونڈ کے کرنے کی مروجہ رسم خلاف ِشرع اور ممنوع ہے، اور یہ جوعقیدہ ہے کہ ۲۲ رجب کو حضرت جعفر صادق کی پیدائش ہوئی، یہ درست نہیں ہے؛ کیوں کہان کی پیدائش رمضان میں ہوئی اور وفات شوال میں ہوئی، ۲۲ ررجب یا پور ے رجب سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے؛ بلکہ ۲۲ رجب حضرت امیر معاویہ ؓ کی تاریخ وفات ہے، شیعوں اور رافضیوں نے حضرت امیر معاویہ ؓ کی وفات کی خوشی میں کونڈ ے ک برعت جاری کی تھی؛ چوں کہ سلمانوں کوکونڈ ہے کی تاریخ اور ابتداء سے واقفیت نہیں ہے اس لیے وہ بھی اچھا کا م

## ASHRAFUL JARAID MONTHLY Rs20/-

RNI No: APURD/2007/24089 Postal. No: HSE/884/23-25 Date of Publication 3rd Jan-23, date of Posting 5th Jan-23



Printer, Publisher & Owner: Mohd Abdul Qavi, # 17-1-391/2, Khaja Bagh, Sayeedabad Colony, Hyderabad- 500059 Published from: # 17-1-391/2, Khaja Bagh, Sayeedabad Colony, Hyderabad- 500059 Editor : Mohammed Abdul Qavi. Printed at: Aish Offset Printers, Cellar Masjid-e-Meraj, Sayeedabad, Hyd-59